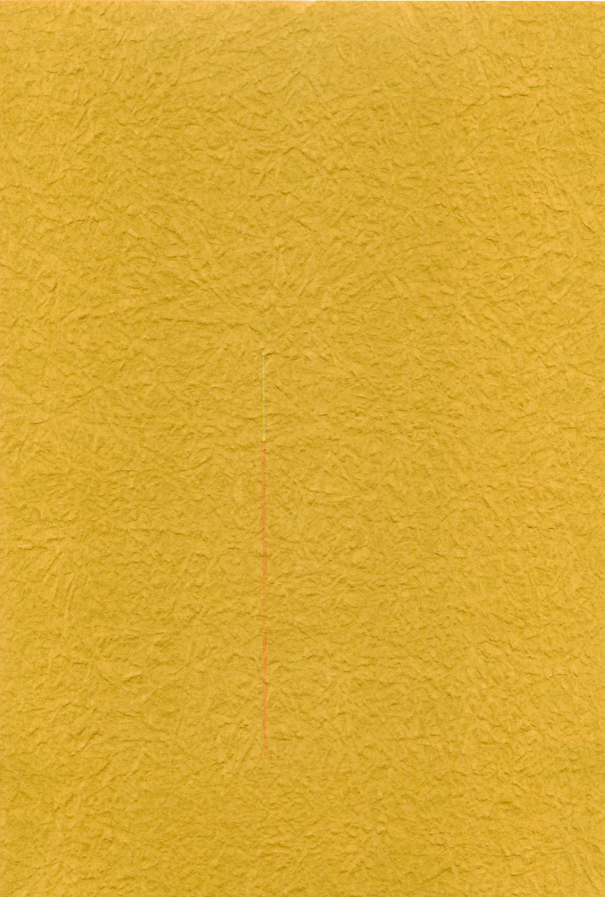
金剛經 淨空法師 節錄



## 制帝唯三豐豐

淨空法師 節錄

一、上半部(卷二、卷三)一、玄 義(卷一)

## 金剛經講義節要

#### 日錄

| 二六五一:五一七一 |       |           | 金剛經講義節要卷五二二五 | 金剛經講義節要卷四一六一 | 金剛經講義節要卷三五七 | 金剛經講義節要卷二 | 金剛經講義節要卷一 |
|-----------|-------|-----------|--------------|--------------|-------------|-----------|-----------|
|           |       |           |              |              |             |           |           |
|           |       |           |              |              |             |           |           |
|           |       |           |              |              |             |           |           |
|           |       |           |              |              |             |           |           |
|           |       |           |              |              |             |           |           |
|           |       |           | 要<br>卷<br>五· | 要卷四:         | 要卷三·        | 要卷二       | 要卷一·      |
|           |       | 要卷二要卷二要卷四 | 講義節          | 講義節          | 講義節         | 義節        | 講義節       |
| 義節要卷二     | 義節要卷二 | 講義節要卷二    | 剛經           | 剛經           | 剛經          | 剛         | 剛         |

◎ 綱要

1、大乘以自度度他爲本,自度度他以六度爲本,六度以般若爲本。

2 般若攝無量義:性體空寂,我法俱遣,情執盡空,得無所得

佛知 生知 --緣生性空,有即非有,當體即空,覺而不迷。 ——諸法緣生,未見本性,逐相而轉,迷而不覺

3、因迷而成六道,因悟而有三乘。

4、本經綱要 遣除妄想執著,念佛淨心之樞要。

無始無明 妄想 我執 法執—所知障— 分別心——能變境界,十法界依正莊嚴 煩惱障一 情執我見,實爲愛根。 愛根不除,心何由淨。

5 般若是自性本具正智一 無上正等正覺 -照見事實眞相,此即佛之知見。

6 老實念佛 ,則能一心不亂。若不斷世間一切染緣,攀緣不息,何能老實

#### ◎經題

- 1、金剛:物名,金中之精,最堅最利。能壞一切物,一 明能照數十里。喻般若正智,能破煩惱重障;徹見一切凡情妄相,照破無明。 切物不能壞。又金剛實光
- 2 般若·是梵語,義爲自性本具之正智,所謂佛之知見。就理體曰覺性 爲一切眾生,開示大乘,使令悟入者,名文字般若 相般若。就作用曰正智,即觀照般若。體用一如,覺照一體,故皆名般若。佛 · 又名實
- 3、梵語波羅密·義爲彼岸到。所謂離生死此岸,渡煩惱中流,達涅槃彼岸。波羅
- 密又有到家、究竟、圓滿諸多義。
- 5、因見思煩惱,而有分段生死。因塵沙無明,而有變易生死 4 梵語涅槃·義爲不生不滅,所謂本自不生,今亦不滅。又翻圓寂。

- 6、大智度論云:有無二見,皆屬此岸,二執俱空,始達彼岸。
- 7、六度中,布施、捨也,若不捨,則不離此界。眾生不肯捨,無觀照正智耳。
- 8 般若波羅密,因位名圓滿之觀慧,果位則般若即是波羅密。
- 9 金剛即喻此觀智,最堅、最利、最明。果位喻如來法身,金剛不壞身也。
- 10、經:具貫攝常法四義,常則三世不易,法則十界同遵。又有徑義,修行成佛之 路徑

#### 

- 1、一切大乘經,皆以諸法實相爲體。佛四十九年所説,無非宇宙人生真相而已。
- 智者大師以「若見諸相非相,即見如來」爲經體。江味農以生實相爲體
- 3、實相即是非相,此中非字,是一切俱非,空、有、雙亦、雙非之諸相俱非,非亦

不立。諸法實相,本來如是,真實如是。無以名之,強名實相耳。

4 離即不取之義,不取於相,如如不動。無以名之,強名曰生。

5、文字詮此實相。觀照、觀此實相。實相般若,則圓滿顯現,到彼岸矣。

6、本經之文字般若、觀照般若喻如金剛者,以其能離一切諸相,除我見,斷煩惱

#### $\bigcirc$ 明 宗

生實相

1、宗者修也。經義之主體雖顯,非修莫證。讀經聞法,必以如説修行爲主

2、修學唯以自悟心性爲主,不重經教,謂之宗下。依文字,起觀照,證實相者,

謂之教下。此佛家自稱宗教也。

3、智者大師,以「實相之慧,修無相之檀」爲本經之宗。

4、江註以「離一切相,修一切善」爲本經依體起修之妙宗。

- 5、本經修宗,在「無住」二字。全經觀門、行門,盡在其中。
- 6、大智度論云:般若要旨,在離一切法,即一切法。
- 經云:離一切諸相,則名諸佛。又云:以無我人眾壽修一切善法,則得阿耨菩 提。阿耨菩提者,實相般若也。離一切相修一切善,觀照般若也。因觀照而證

#### ◎ 辨用

實相

- 1、明宗,是明因位之修;辨用,是辨果地之證。而顯體,是顯因果之目的。
- 2、佛言:「一切眾生,皆有如來智慧覺性,但以妄想執著所障,不能證得」。妄 想,分別心是。執著,我法二執是。
- 3、起信論云:「以不達一法界故,不覺念起,而有無明」。不達即不覺,無明即 妄想執著。
- 4 此經大用,能開眾生究竟圓滿之智慧。此智爲一切眾生性體所本具,即是眾生

經講義節要卷一

皆有之如來智慧覺性。

5、性具智開,不覺者覺,無明者明,便是通達一真法界,便是從根本上破障斷惑。

6 當知發大慈悲心,便是開此智。依教發心,分別心已融,我見潛消。故令發無 上菩提心,滅度所有眾生入無餘涅槃,而實無眾生得滅度。全經不外發揮此義。

幷忘其爲菩提心,直令向一念不生處契入。

7、一切眾生,以不覺十法界同一體性,妄想分別,起人我見,遂生三毒,造罪受 苦,輪迴六道。愈迷愈苦,愈苦愈迷。縱有善根遇善友勸令發心,歸依三寶。

以夙世障緣,疊起環生,欲修不得,修亦難成。故懺悔業障,極關緊要。

8、經云:「端坐念實相,是名真懺悔,重罪若霜露,慧日能消除」。持名念佛 暗合道妙,即是行深般若,無異念實相,是故能滅重罪,能消重業。

9、念實相者,空有不著,雙照二邊。實相之慧,從大悲生,以大悲廣修六度,得

六

10

、經體爲生實相。修宗爲離一切相,修一切善。離相,觀空也,修慧也。修善, 不住空也,修福也。此是真懺悔,能滅重罪定業。内外障緣,一齊銷盡

11、若能於本經,深解義趣,信心不逆,盡能受持,爲人解說。即爲荷擔如來事業, 成就最上第一希有之法。乃至滅罪生福,當得無上菩提。

12、修行法門無量,而唯一宗旨,除障而已。障有三: (一) 苦報身是,除則成法身德。江註舉破我、滅罪、成就如來,爲本經之大用 除則成般若德。(二)業障・・一切罪業是,除則成解脱德。(三)報障・・六道 惑障··見思煩惱是,

#### 

諸佛出世,教化眾生,必對機說。機有二義:根機,眾生根性,各各不同,障 有淺深厚薄故。時機 ,因時施教,如五時説,先淺後深,先小後大,循循善誘,

引人入勝也。

經講義節要卷一 古德判教,意在方便學人,使對一代時教,綱領條目,淺深次第,一目了然,

金剛

可以循序而進,其接引後學之苦心,良足佩焉。

3、晉末判別經教者有十八家,唐後大眾共依者,唯天台、賢首兩家。天台判爲藏

通別圓四教,賢首則判爲小始終頓圓五教。

4、天台判此經爲通別兼圓。賢首則判屬始敎,亦通於圓。江註判本經爲境心俱冥, 遮照同時,慧徹三空,功圓萬行,至圓極頓之大敎。

# ◎ 譯人:姚秦三藏法師鳩摩羅什譯

1 姚秦,三八四年姚萇稱秦王,三八九年呂光稱三河王(涼),四〇一年什師至

2、三藏—— 律經

修正知見

(學問)

0

修正行持(品德)。

論

Л

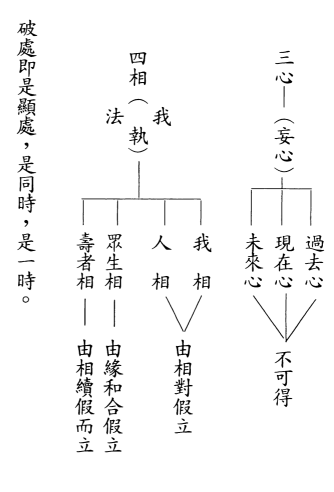
- 3、法師,凡能弘揚佛法者,稱爲法師。三藏皆通,則稱三藏法師。
- 鳩摩羅什,梵語音譯,義爲童壽。七歲出家,日誦千偈(三二〇〇〇字) 通世出世法,公元四〇一年至長安,姚興待以國師之禮,在西明閣與義學八百 , 博
- 5、傳說法師乃七佛以來爲譯經師。以悟達爲先,得佛遺寄之意。

人講學。譯經論九十八部三九0餘卷。

6、譯,易梵爲華語也。

## ◎ 倓虚法師示此經大旨

- 1、離相,成就解脱,消諸業。
- 2、無住,成就般若,破諸惑。
- 3、無法,成就法身,脱諸苦。
- 4、破三心,除四相,爲發心之要務。



\_ 0

#### 證信序

### 如是我聞 0 時佛在舍衛國祇樹給孤獨園 。 與大比丘衆干二百五十人俱

嗣 東晉道 就 正 安法 於東來梵德 師 ,分判 一切 乃 知 諸 西 土亦 經爲序 如是 正 分科 宗 、流 遂悦 流通三分 服成爲定 0 此 則 説 初 起 ,聞者多疑

,

0

本 經 序 分:: 自 -如是我聞』 敷 座 而 坐 0

,

2

正宗分: 時長老須菩提 見是 名 法 相 0

流通分: 『須菩提 ,若 有人以滿 無量阿僧祇世界七寶, 持用布施』

『信受奉行』 0

3 如 是我 闡 ك 至 『千二百五 一十人 俱 段,是證信 序

4 主 凡 結 、(5)處、(6)眾。此一段經文 集 經 , 必 2 具六缘 ,乃克成 就 0 (1)信 ,六緣具足  $\widehat{2}$ 闡 (3) 時、(4)

金剛

經講義節要卷二

5 不 異 如 ے , 無 非 日 是』 0 華嚴 經》 云:「信爲道元 功德母 , 長養 切

諸 善 法 0

6 看 經 闡 法 , 貴 在 如實會得其 意 0 果能消 融 歸 我 自 性 , 則 受 用 無 窮

7 = 如 ك , 生 佛 本 具 之 性 體 ,真 實之 際 如 如 不 動 0 是 , 開 化 顯 示 當 下 即 是 0

8 闡  $\neg$ 我 性 也 , 即 Ü 佛 眾 生 , 三無 差 別 ,常樂 我 淨 之我 , 破 空 間 障 礙 0 闡 , 返 闡

9 時 , 十 世 一古今, 不 離 當念 。三際

自

0

10 佛 , 自 性 天 真 佛 也 0 Ü 不 可 得 , 破 時 間 障

礙

0

12 11 舍衛 祇 樹 國 <u>\_\_</u> 戰 , 勝 寂 五 照 陰 圓 魔 融 障 , 自 , 紹 性 隆 圓 佛 具 之 種 豐 , 則 德 是 也 自 0 性 之 祇 陀 太子之

,

13 給 孤 獨 園 <u>\_</u> , 昔日 離家遠走 ,今返 /家園 ,承受家業 , 衣裏明 珠 , 不 -勞而 獲

功德

林

也

即 性 德 也 0

地

、等覺是也

15 14 大 比 百 丘 , , 大 圓 指 滿 大 功 悲大 德 。 五 願 0 十五,即十信、十住 比 丘 謂 遠 離 塵 垢 0 、 十 眾 行 是 理 + 事 向 和 合 四 0 加 行 +

16

意 相 現 此 0 ÉP 節 , 學者 而 , 經文所表,謂 光 興 當 大 光 悲大 於 相 一切 照 願 0 時 遠 則 如 見 ` \_ 如不動之本性 此 離 切事 序 塵 境 垢 相 ` — , 爲 理 事 切 非 境 和 ,當下即是。 相 合 , 而 皆 見 , 如 如是體會得 圓滿諸菩薩之修德 來矣 0 果能 部經文 , 破障返開 則 動 靜 所 , 而 説 , 與 如 , 則 世 總 , 自 尊 無 不 往 性 外 Signal Control 此 佛 而 Ú

#### ` 發起序

不是矣

0

爾時世 處 0 飯食訖 尊食時著衣持缽。入舍衛大城乞食 。收衣缽 。洗足已。敷座而坐 0 0 於其城中。 次第乞已 。還至本

1 俗念減 出家本爲度眾 則乞食之有益於眾生也大矣 ,欲度眾生 , 須先斷 惑 0 斷 惑 必須苦行,使人見之,道 Ü 增長 ,

少

0

3 2 江  $\neg$ 還 居 至 士 一本處』 以 爲 , , 欲 回 佛 頭 法 也。 大 興 \_ , 敷座而 非行乞食制 坐 , 不可 經行入定 0 但 須信 , 意甚深廣 Ü 者 多, ,須體 然 後 會得 能 行 耳 0 而 0

落實到自家日常生活中。

4 此 經 發 起 於 日 用 尋常 之事 、,是説 明 佛 法 全是 教 人 覺 不 迷 ` 正 不 邪 ` 淨 不 染 之

真

善 ` 美 ` 慧 的 幸 福 圓 滿 的 生 活 0 佛 陀 就 在 生 活 中 , 如 此 示 現 0 是 故 善 現 見 知

開 口 便 歎 希 有 , 繼 日 , 善護 念 ,善 付 嚼 0 即 是 大 悲 大 願 之 無 間 也 0

5 乞 食 奔 走 同 凡 夫 , 不 住 佛 相 , 顯示 無 我 相 0 不 説 字 , 顯 示 無 法 相 0 Ξ 空 理

彰,此謂之『善付囑』。是乃身敎也。

6 四 攝 同 事 , 以 身 作 則 爲 作 榜 樣 , 此 謂 之 善 護 念 0

7 佛 法 修 證 , 即 在 尋常 日 用 間 , 理 顯 Ξ 空 , 觀 融 \_ 諦 , 此 之謂 希 有 0

佛 回 光 法 即 返 家常 照 耳 茶 0 持 飯 戒 , ` 日 入 定 不 可 ` 生 離 慧 也 0 , 示 如 眾 來 幸 示 福 同 美 凡 滿 夫 之 , 奔 生 走 活 塵 0 勞 如 是 無 他 1 , 如 是 欲 令眾 1 生

,

8

9 修 行之 要 , 在 理 事 雙 融 0 對 境 隨 緣 , 勤 習 勘 驗 0 歷 事 鍛 Ü , 動 靜 如 , 無 往 不

是。

10

道

在

善

巧

利

用

其環境

,

則

無

時

無處不

是道

場

o

11 持 戒 修 福 , 是 λ 般 若 門 0 戒 能資定 ,定能發慧 0 須 知 慧 無 戒 定 , 乃 狂 慧 , 非

正慧。

學人 迷、不煩。應事有條不紊即持戒,清淨自在即定、慧。 。」離相發心,降伏之道,盡在其中。 能向衣食起居塵勞邊鍛鍊,便是降伏妄心最好方法。須是對境 故經云:「一 隨緣、不 切法皆是

12

般若 云:「但勿逐妄,何須求真。」皆明不取不斷 經言:「五蘊即是法身。」這就是叫人要即幻有,見真空,非斷滅相。古德 切發大心者,亦無非法相也。 妙 法,任運由 · 瑣屑事相上自在流出,無法相也。以不言之教 能隨時如是觀照 ,不即 , 則得真實受用 不離之義 0 ,護念付囑

三、正宗分 當機讚請 禮讚 具儀

時長老須菩提 。在大衆中。即從座起。偏袒右肩。右膝著地。合掌恭敬

以下,至

『是名法相

七

九節)

,是

此

經

正

宗分

0

時 字意深 · 是大澈大悟時,一眼覷破時,所謂千載 一時也。 亦 即始 覺之

金剛經講義節要卷二

時。非時機成熟不可說也。

3 凡事皆必時節因緣成熟,方能湊合。佛説法教人,亦如是也。

四、稱讚

### 希有 。世尊。如來善護念諸菩薩。善付囑諸菩薩 0

1 有。(4)事希有。此 = 希有』四義:(1)時希有,人身難得佛難遇。 希有正指 般若波羅 蜜言 (2)處希有。(3)德希

2 『世尊』是總號,稱 呼時用之。 稱佛則 表果德 。 稱  $\neg$ 如來』 則 表 性德 0

3

世尊入城還園

如如

如不動

0

密示

住心,以

身作則

()正是

/加護憶

念

4 敎 食訖宴坐,一念不生。密示 不以言 教 0 隨時隨處,無不爲菩薩正覺模範。此眞所謂善, 降心,令眾取法。正是託付諄囑。 動靜 須菩提今日 之間 始看 以 身

出而歎爲希有也。

世 尊 善男子。善女人。發阿耨多羅三藐三菩提心。應云何住。云何降伏

1、大論云、從因至果,有五種菩提:

其心

0

發心菩提—十信

伏心菩提——十住、十行、十回向|

正等正覺屬因

明心菩提—初地至七地

無上菩提—如來果位出到菩提—八地至十地

無上屬果

問意有三:(1)凡爲菩薩,須發『菩提心』 ,故先問。 (2)初發心

,不能

2

伏 如 , 佛之隨緣安住 故 再問 『降伏 ,故次問 0 .『住』 0 (3)又以妄心數起 ,不能似佛之自然降

3 得人身聞佛法 ,必要發大心,方能修大行而得大果。

4 善 行 ,修菩薩道 財 每遇善友皆云:「我已先發阿 0 是知發大心者, 必 耨 修大 多羅 行 三藐三菩提 0 住 ` 降 Ü , 正 0 修 而 行之 未 知 切實 云 何學菩薩 下手 處

也。

也

0

5 然此二問,實在 口相資 0 以覺 心住 , 則妄心不降 而 降 0 妄心降 , 則 覺 ジ 不 住 而 住

六、如來讚許 讚印

佛言 0 善哉善哉 0 須菩提 0 如汝所說 0 如來善護念諸菩薩 0 善付囑諸菩

薩。

1 \_ 『善哉』 , 讚他大智能 見 , \_ 讚 他 大悲代 問

2 善現 所 見 , 世尊欲令眾生於其著衣持鉢 、去來動靜 ` 日 用平常生活 中, 領 取護

念付囑之意。

## 七、許說 總示 誠聽標宗

是住。如是降伏其心。 汝今諦聽。當為汝說 。善男子。善女人。發阿耨多羅三藐三菩提心。應如

1 諦 ,真實正確。不貢高,不卑下,虛心領受。

2 看 經聞法 ,必須抛開一切 知見。以一心對境 ,方能契入。

3 \_ \_ 如是』 , 剋指上文善護念、善付囑二句。 有現前指 點 ` 當下即是之義 0

4 悲、看破 佛之示 現 、放下、自在、隨緣。都在穿衣吃飯上顯示無遺。 ,是無 我 相、無法 相 、亦無非法相 · 真誠、清淨 、平等 於此體會得,念佛 、 正 覺、慈

必定見佛。

八、契旨請詳

唯然。世尊。願樂欲聞。

1 唯 , 是 住 降之 理 , 徹 底 切瞭 0 然 如 來護念付 囑 , 他 尚 未見 , 故 代爲啓 清 0

2  $\neg$ 願 ` 樂 ` 欲 ` 闡 四 字 , 後 後 深 於 前 前 0 義 甚 深 廣 , 應 知 0

3 人人本 功 返 聞 具 聞 如 自 如 性 不 , 時 動 之 時 自 照 性 ` 0 時時 無 明 闡 爲 障 , 則 , 見諸法實 致 妄 Ü 生滅 相 不停 0 0 故 學者應在聞字上 用

九、 詳談 約 境明 (無住 以彰般若正智 的 示 無住 以 生信 標示

#### 佛告須菩提 0 諸菩薩摩訶薩 0 應如是降伏其心

1 佛告 句 , 甚爲緊要 , 不可 忽略 讀過 0 『諸菩薩』 句 , 指發大心之善男女

言

而

稱

爲大菩薩矣

0

2 發 化 而 ら い 實 要發得 無 所 化 圓 滿究竟 0 乃是無所成而上成 0 如 上成 佛 道 , ` 無所化 下 化 眾生 而下化→、又. 知 0 則 雖 性德究竟 上 成 而 實 無 , 體 所 成 用 圓 , 滿 雖 下 ,

3 乘法 如念佛法門,本是至圓至頓之無上妙法。因行人發心不大,只知自了。則最上 ,竟成爲小乘矣。 所以只能往生下品,甚且并下品亦不夠。豈不 上 一負佛

4 恩 降伏其 下負己靈。此皆由不明無上大法之所以然也。是學佛不能不開 心』,是令妄想不起。使 不覺者覺。 初發心人,下手祇 有降伏 智慧 0 0

云 : 「但求息妄 ,莫更覓真 。」即是 此 意 0

5 不 住 但 生 初發 死 、不住涅槃 Ü ,實則 自始 。 除降伏外, 至 終 ,亦只 別 有降伏之功 無進 修方法 。乃至成佛,亦無所住。

0

、 正 明 6

不

色。 所 是滅度無量無數無邊衆生 有一切衆生之類。若卵生。若胎生。 若有想 。若無想 。若非有想非無想。我皆令入無餘涅槃而滅度之。如 。實無衆生得滅度者。 若濕生。若化生。若有色。若無

1 緣 合 現生, 緣 散即滅 · 當體即空,了無所得。就性言則本既不生,今亦無滅 0

2 妄 盡 情 空 , 業識 既 轉 , 生 滅 心滅 , 生 一死 海出 , 而 證 入不生滅之 圓 明 性 海 , 之

ニニ

無餘 涅 槃 0 爲 究竟覺果之稱

0

3 矣 入無 餘 涅 槃』 者無他,滅識色欲之生滅 心,便 度生死 海 , 而 達 涅 槃之 彼 岸

4 經云 性 , 齊成 佛道 佛 種 0 從 緣 佛 起 性 '。」又云:「凡是有心,定 雖 眾生本具 ,而 佛 種 要 〈待緣 當作佛 生 0 ° \_\_ 又云:「有性 無

5 學性 不 明 宗 經 旨之 者 , 過 往 也 往 執 性而 昧 種 ,如執性 一廢修。 學相宗者,又 往 往 執種 而 昧 性

6 念 體 五 義 實無眾生得滅度者』, , 同 作觀:(1)緣生, 則 眾 一法界也。 生無 ,得亦無。(5)平等,一切眾生,本來是佛。平等真法界 3 本寂,本無生滅 四大五蘊之假合,當體 觀 照無 生無得 之理 ,安有 , 乃真 即空。 涅 育無 槃。(4)無念  $\widehat{2}$ , 非假 同體 想 無 也 , 相 0 , 若 雖 古 佛 德 無 别 有 而 以

7 總之,性真實 , 相虚妄。 證真實性 ,於一切境界 , 不著相而 歸於 自性 , 乃 爲真

不度眾

生

實

16 15 14 13 12 11 10 9 8 ` 發 發 真 度 所 想 真 立 除 觀 大 解 凡 所 廣 志 大 妄 夫 度 盡 狂 以 照 決 ら い Ü Ü 0 古 堅 度 i, 妄 純 行 我 , 無 Ü 經 不 , , 實 德 便 不 云 強 Ü Signal Control 熟 諸 不 現 見 量 人 能 云: 著 無 , , , 歇 , 病 重 無 , , 大 當 有 化 本 勿 可 全 自 數 , 既 , ,發廣· 悲 來 體 生 然 也 歇 因 除 Ξ 無 由 不 易 但求 也 明 怯 同 即 妄 0 即 0 毒 邊 能 所 菩 弱 空 體 雖 0 除 照 障 眾 深 無 度 無所 生所 觀 謂 提 息妄 0 , , 所 生 0 , 無 看 實 降 起 起 0 病 妄 緣 , 念 度 破 無 量 伏 , ジ , 境 不除 如 根 莫 放 無 所 理 , 動 則 ,度之不息, 實 此 而 乃善 下 邊 有 立 , 念 更覓真 著空 由 盡 大 大 之 ,若 照 , , 人慈大 Ü , 求 性亡 智 NO. 巧 則 量狹 而 , 生 , 久 全真 也 無 0 轉 著 悲 日 淨 於念 0 0 移 空則 安 隘 , 土 悲 久 不著空也 成 , 則 0 住 又 智 , 觀 但 大 妄 , — 無 貪瞋二毒除矣 須 如 盡 具足 即 日 純 而 0 從 如 以 : 凡 此 , 化 Ü 切 起修 廣 之 情 之 皆 0 便 , 不 開 大 眞 具 是 知 福 知 耳 無 , 念 Ü 0 見 此 , 降 慧 息 別 不 0 0

即

此

念

,

依

然

是

妄

住

0

立

知

,

是

無

明

本

0

無

聖

解

0

經

又

云:

故

知

本

來

平

等

0

,

則

全妄

即

真

0

所

謂

覺

,情

執消

泯

矣

0

雙

修

又

不

能

取著

於

境

而

著

治

其

病

根

0

從

根

本

上

妙

慧

,

癡

毒

亦

除

矣

0

。又

雖

度

生

,

實

無

有 , 著有 則墮六道。要在不著兩邊,合乎中道。 如此歷事鍛心,正大修行入手

處 0

17 伏 分別我 識 , 執 原 是自 ,即是引歸正道,名 性所變現。 用 以 日正 分別執我 智。 若用以念佛求生淨土 ,便成爲識 ,名之 曰 , 即是 妄 0 若 無 上 用 正等 以 降

正 覺 0

18 淨土 法 門 , 下手便是轉識成智, 便是降伏 , 便是觀照般若正智, 便是即念離

念 , 二邊不著 0

19

念佛人 靈 0 若能融會得這點道理 要發大心 , 普願法界眾生, ,還有不加緊念佛的麼!還怕念佛不得力麼 同生極樂。 以 此 正念,冥熏法界,廣度含 ! 要緊

要緊

何以故。須菩提

徴釋

。若菩薩有我相人相衆生相壽者相 。即非菩薩

0

金 剛 經講義節要卷二

2 ` 我 相 因 我 見 生 , 我 見因 我 相 顯 。一表一 裏,從來 卞 離。 破 我 相 即 是 破 我 見 0

1

`

執

我

分

別

,乃凡

夫

通

病

,豈是菩

薩

0

3 相 四 0 相 Ü 即 中 是 不 \_\_ 起 個 如 我 何能度盡之念,即降伏壽者 相 0 發心 爲 切眾生, 即 降伏 相。 我 實無眾生得減度者 相 0 皆 度之成 佛 , , 即 即 降伏眾 降 伏 人

生 相 0

- 4 發 無 上 Ü 者 , 要 行菩薩行 , 普賢行 0 一 切 佛 法 , 説 到 修持 上 , 總 不 外 觀 照 0
- 5 或 觀 用 云 0 0 念 修 必 佛 觀 須 是 不 口 是 念 收 觀 攝 佛 意 0 號 此 根 , 語 じ 0 不 淨 想 然 宗 彌 , ら い 陀 須 想 , 知 佛 如 即 在 , 念 目 口 即 念佛 前 觀 0 0 , 如 若妄想 手持珠 此 念 佛 紛 0 , 歧 則 , 都攝 妄 散 想 ら い 六 無 念佛 根 從 起 , , 淨 , 不 即是 念 得 相 受
- 6 許 觀 如 多 即 妄 ら い 思 念 經 惟 , , 之 暫 照 時 有 照 停 \_ 止 見 , 五 0 照 蘊 本 住 皆 有 照 空 見 光 明 0 是 照 , 也 自 住 然 0 , 由 發 觀 思惟 露 煕 須 , 觀 而 此 來 吾 即 智 人 0 之 慧 Ü Ü 寄 0 性 照 處 見 , 所 , , 調消 指 即 エ 照 歸 夫 住 自 修 , 性 成 此 時 0 ,

繼

,

實

爲

最

上

乘

之

妙

法

也

0

讀 誦 受 持 大 乘 經 典 受 持 即 觀 照 也

0

,

0

7

8 眾 生 之 大 病 根 , 即 是 Ü 量 狹 小 0 因 狹 1 , 即 執我 0 故 佛教人將 此 Ü 放 大 , 潛 移

默 化 ,大而 化 之 0 即 是除 我 見 , 去 煩 惱 之 妙 法 0

9 因 緣聚 合 , 當體 皆空 0 又 眾 生 同 體 0 如 此 觀 照 , 則 不知 不覺 , 我 執自 然 化 去 ,

此乃消歸自性之善巧方法。

10 轉 \_\_ 移 切 眾 之最善巧 生 , 無 **,無過於念佛求生淨土** 不有欲 、色、 識 0 此三者若不轉移 , 則 永遠輪 迴三界六 道 0 而

12 11 佛法看似廣大無邊 化 除 既 轉 我 見 , 則 , 即 五 、八亦隨轉爲成所作智、大圓鏡 轉第七識爲平等性智。不起分別 ,實則親切有味。看 似高深,本是平實 智。 , 即 修 轉 行要在轉識成 第 六 識 爲 妙 觀 智 察智

此

十二、明 不住於相 即是正住 正 明 無 住 標示

#### 復次 。須菩提 0 菩薩於法 0 應無所住。行於布 0

2 1 前發大願 布 施 ك 賅 , 此 起 切 大行 法 , 佛 0 願 法 與行 要 行 7不能 不 要 相 住 離 0 應當 ,有 願 無 必有行 所 住 而 ,有 行 行 切 必 法 有 0 願

0

3 菩薩 行六度,不外戒、定 、慧三 學,對 '治貪、瞋、癡三毒病 根

0

- 4 布 施 有 財 法法 ` 無 畏 Ξ 類 0 是 對 治 無始 根本之慳貪毒害 0
- 5 則 行 持 治 戒 0 戒 貪 爲 **炒學佛之** 殺 ` 多 瞋 治 ` 基 瞋 癡 始 , 戒 三毒是 ,有 盗多治 止 也。 一、作 貪, 最初持戒 <u>\_</u> 戒淫 類 0 多治貪、 ,重在 止 持 事實不犯 癡 即諸惡莫作 , 戒 妄 0 語 若爲 亦 •• — 多治貪 菩薩 作 持 , ` 即 則 癡 眾 動 , 善奉 念 戒 即 酒
- 6 忍 瞭 法 辱 , , 能 遵 ,是安忍 實 照 行 實 ,爲 行 , ` 不 無 順 懷 生法忍 受之 疑 、不 意。 0 對 夾 安心 治瞋 雜 , 順受也。 志 爲 法忍 。又 辱而 如 能 (「生本 忍,則 無 無事 生 ,不能 之 理 忍 , 0 吾 若 人 能 闡 佛 明

犯

0

- 8 7 禪 密 精 定 0 進 對 , , 是 治 精 寄 懈 有 怠 ジ 精 0 細 處 ` , 久 精 密二義 後 得定 0 ,得 進 步而 定 即稱 不盲從 三昧 ,是精細。進步而不躐等 。對 治 散 亂 ` 昏 沉 ` 掉 舉 , 是精
- 9 般 若 切 法 , 是 之 功 性 夫 體 上發 能 生 不 著 的 正 相 智 即 , 不 般 同 若 世 智 佛 辩 法 聰 最 0 重 對 定 治 愚 癡 , 能 破 無 明 毒 害 0 實 行

,

,

是

0

慧

10 不 修 切 法 , 如 何能 限眾生 0 修 切 法 而 著 相 者 , 亦 不 ·能度眾生 0 修 切 法 ,

金 一剛

經講義節要卷二

ニ、

究竟 從 何修起,則先行布 施。布施爲 四攝法之首 0

11 布 之 施 , 持 即 戒 \_\_\_ 捨 切 貪 佛 法 ` 瞋 0 佛 ` 癡 法 自 ,忍辱捨瞋 始 至 終 , 不 志 外 , 精進捨 一 捨 」 懈 怠 字 ` 0 昏沉 布 施 即 ` 掉 捨 舉 , 即 , 襌 放 定 下 捨 0 散 推

亂、昏沉,般若捨二邊及我法二執。

12

佛 捨 如 我 聽 0 接 執 經 由 物 此 即 , , 可 證 捨 必 知 世 阿 然 羅 間 , 公而 娛樂 祇 漢 要 , 無 \_ 捨 而 私 來學佛 面 法 ,國而忘家。 行去 執 即 , 爲菩薩 ,天人捨 一 面 不放在 , 可知布 欲界 捨 娑 即升 心裏 婆 施一 即 色界 生 法 即 極 , 樂 包括 , 兩 捨 邊 淨 色界即 土 不 -著矣 , 切 幷 0 捨 升 0 處 無 亦 事 色界 捨 即 待 成 ,

#### 十三、指釋

# 所謂不住色布施。不住聲香味觸法布施。

1 舉 色」 等六塵 , 攝盡 切法 · 塵有眾多義 、有染污義 0 有 沾惹 , 即 爲所

污

0

2 不 住 , 即 不執 著。一無所住 ,方爲 波羅 蜜 0

3 財 施 即前 五 塵 一,法 施 即法 塵。皆是緣生之法 ,當體 即空 , 又 何 必住 0

十四、結成

# **没菩提。菩薩應如是布施。不住於相。**

1 《華嚴》 分一捨 」爲多種 ,最後說究竟捨 0 須 Ü 中 些微 不著 , 不落 二邊 ,方爲

究竟。

3 2 修行 不可 應 無 本旨是 住 所 0 然 住 若 不 住 斷 , 是 滅 , 下 不 , 手 即 住 又 不 法 能 不 相 能 度眾 0 滅  $\neg$ 行 生 境 於 , 0 眾 布 如 念佛 生 施 正 ك 住 , ` 六 是 觀 塵境 想 不 住 佛 非法 像 界 , , 色 故 相 境 應 0 學 也 從 此 佛 0 處 者 天 樂 ,六 度 水 之 塵 鳥 0 固 ,

聲境 陀 , 法 也 境 0 蓮 也 花 0 香潔 故 不 , 住 香 境 二字 也 0 須 飯 認 食 清 經 行 , 決 , 非斷 味 境 滅 也 0 0 斷 但 受 滅 諸 即 樂 空 , , 亦 觸 即 境 非 也 法 0 燱 0 布 念 施 彌

攝一切法相,亦攝非法相。

而修則盲進。

4

5 發 行 大 大 行 願 行 大 0 行 必 無 , 方 所 能 住 行 入 於 佛 門 布 施 0 ,方是 前 云 , 大 \_\_\_ 降伏 行 0 即 發 大 願 0 此 云 , 行 於布 施 即

6 能 不 執 著 即 大 智 0 行 於 布 施 即 大 悲 0 悲智願 行 無 不 大 , 方 是菩薩 摩 訶 薩 0

7 體 發 ら い 本 要 寂 廣 0 大 知 , 自 非 己習氣之重而 廣 大不能 化 我 潛移之,方能修行。 見 0 修行 則 要 細 密 修行 0 先 觀 先 除 病 切 眾 根 生 , 是 此 佛 緣 説 生 行 於 同

8 吾 人 事 事 依 煕 佛 説 去 行 , Ü 中 卻 無其事 , 方是 八不住法 相 0 Ü 中 雖 無 其 依

舊精

進

去

行

,

方

是

不

住

非

法

相

0

布

施

之

精

意

也

0

9 境 Ü 與 轉 N'S 凡 , 夫 法 觀 與 念 非 法 0 證 , 性 對 須 待 要 之 見未忘 無念。 心中若有 , 尚 未能 出 「無念」 世 間 0 二字 故 出 , 世 仍 法 是有 , 必 念 須 , 離 必 開 纤無 分 别

10 念即 此 爲念無念 是 觀 , 0 觀 念佛亦然 即 是 念 0 當 , 久 起 久 Silver Silver 相 動 念時 應 , 即 , 能 除 去 無念 分 ,即是覺 别 Ü , 依 佛 、 正 之 、淨 方 法 , 0 向 内 思 惟

念之念亦

無

#### 十五、顯釋其故 徴釋

### 何以故 。若菩薩不住相布施。其福德不可思量 О

住於境則心不清淨,須一無所爲方可。何故處處言『不住』 ,又處處言 福

1

- 德』乎。修行即有境界,不是不要境界,託境方能起修,方能下手 0
- 2 本經說不住六塵 ,而《淨土三經》全説六塵,看似相反 ,實則 相同 , 且 正 可

見淨土境界之高

0

- 3 觀想極 治 Ü ,不重降伏而 . 樂世界之六塵,即不住空,由此而脫離五濁之六塵,即不住有 重轉移 。使眾生心轉向佛境之六塵 了,即脱 離五濁之六塵 0 故 佛法
- 邊 不著之下手方法 , 即 在 此 0
- 4 江味農居士極讚淨土,見地精確,令人起敬。語在《講義》卷二,九十三頁第
- 二行。

十六、喻明

須菩提 方四維 上下虚空。可思量不。不也。世尊 。於意云何。東方虛空。可思量不。不也。 世尊。須菩提 0 南西北

1 『不也』 ,含有唯唯否否之意,不完全作否定解

2 佛 説 經 , 隨舉一 法,皆賅十方。蓋佛法皆從無量無邊性海中流出 , 故 重重 無

3 十方非定法,可知 一切法均是假名,無有定法可得, 所 以 不 可 住 0

盡

4 切 法 皆是同 體 , 在 性體上原是一 個 0 若領會得,方知心 、 佛 、眾生三無差

别

0

5 空。 十方皆在虚空中 此 顯虚空雖無相,而 ,使知 十法界 不拒諸相發揮之理 ,同 在吾人一念心中。 0 因果森然,而 不 ·礙同一

性

十七、法合

# 。菩薩無住相布施。福德亦復如是不可思量

0

1 虚空無相不礙諸相發揮,正似布施不住相。不住相布施,正似虚空不可 思量。

菩薩能 如 此有而 不有,空而不空,方是背塵合覺。

2 善男 住 ,無一絲一毫之未盡方可。 女 , 既發菩提心 ,故敎以不住相布施。此處敎之用功,必須達到眞能無

十八、結示正住

## 須菩提。菩薩但應如所教住。

1 歸 結 到無住乃是正住 , 正 指 應無所 住 。又 答應云 何住 ,意 謂但依我所教之二邊

不 住 去 修行 0 本 以 不 住 爲 主 , 否 則 非 大 乘 佛 法 0

2 降伏 及不住 , 兩 事即 事 0 修行下手 ,即是 一捨字。 捨 ,即破我執 . 0 究竟

捨 我 執方破 盡

3 等覺菩薩 ,尚 有 一分法執未 破 ,必至佛果 ,方究竟捨。 故 佛法自始至 一終祇一 捨

字 , ○ 捨者 ,正是不 住 空、不住 有 0

4 心量大到無量無邊 ,方是阿耨多羅三藐三菩提 0

十九、更明所以 問答釋明

# 須菩提。於意云何。可以身相見如來不

1 佛意若謂,汝等眾生 一,能就 身相見汝之本性 耶?

2 此 科是將上來所說之理,再說明其所以然。上文所說 -種 種 道理 , 最要緊者,即

反 覆 陳明不住 一於相 ,而均 歸 結到 可以身相 見如來』一 句

不 凡 -住於相 夫 和反反 ,了 ,要在證性 知身相是 也。 幻 執相即著有,不執即著空,是一切凡 ,證得偏空,而了生死、出三界。然又得一病,病在 夫 通 病 。小 乘 與

著空,此空仍是相

斷

滅 0 性 與 相是 不異 ,相 即性之表 現 , 性 即 相 之 根 本 0

5 佛 住 有 敎 人 , 不 修行 住 空 ,原爲度眾 ,方能稱性。千 生,若著空無爲 經萬 論 ,無 , 非説 如 何能 明 心度。 此 理 ,發 故 般若 揮 一要二邊 此 理 0 不住,必 不

6 此 切 法 處 相 \_ 身 0 相 , 指上自諸佛,下至一切眾生,皆是此相 0 引申其義則可遍攝

#### 二十、答 雙明

## 不也。世尊。不可以身相得見如來。

1 以  $\neg$ ,故是雙明 不 也, 世尊』之「不」,是唯唯否否,不可作否決解。 既答 不可 , 復 説 可

0

2 顯 不 示 可 以 性 相 相 作性 無 礙 , , 就 相 不障性 身 相 見如來。然相由性現,性相不二,亦得以身相見如來。 0

金剛 經講義節要卷二

### 金剛經講義節要卷二

#### 二一、釋成

## 何以故。如來所說身相即非身相 0

1 相 性 即相 0 但看執著不執著。著相 之體,相 即性之用 0 相非 , 即爲 性 障礙 不融 ,不得見性。不執著,即不落二邊 , 性 非 相 不 顯 0 離 相 即 無 性 , 離 性 0 亦 般 無

若之 理,全在於此, 須 要觀照 , 仔 細 用 功

2

約

相説是

『身相』。

約

性説當體

即空

0

相妄

性真,故説不可。

性能融相,真實

即

顯,是又何必離相見性 0 故云『得見如來』 0

二二、闡義印許 明性本非相

## 佛告須菩提。凡所有相。皆是虛妄 0

1 7 凡 所有相 ,皆是虚妄』 0 説 明身相義含一切現象,人 、物 、乃至虚空

也

2 既知虚妄 , 不可馳求 ,不可住著。 回光返照 , 從速歸性 , 不至墮入 輪 迴 0

ニミ、 明 即相見性

#### 諸相非相 0 則見 如 0

1 必 = 滅 諸 相 相 即 即 相 \_\_ 切 可 以 相 見 , 性 祇 須 徹 猶 底明瞭皆是虚 金 之 於器 也 相實 妄 , 則 相 不 斷 障 滅 性 , 其 即 本 -見 性 如 來 現 也 0 何

0

0

0

不

可

,

因

由

0

2 不 執 著 , 即 不 爲 相 所 轉 , 且 相 反 爲 我 所 轉 0 凡 夫 執 著 , 住 法 相 生 煩 惱 ,修行 人

厭 惡 世 法 , 住 非 法 相 生 煩 惱 0 佛 敎 人 不 可 執 著 , 亦 不 可 厭 惡

3 吾 人 用 功 , 須 先 觀 照 , 久久方能 照 住 , 最 後 能 照 見 0

4 用 功 最 要是作 觀 , 作 觀 即是改變想法 、看法 。凡 夫見思皆不離執著 , 即是錯

誤 0

金剛

經講義節要卷二

5 聲 吾 人 , 終 乃 無常 日 所 、苦 聞 , 車 、空、無我聲 聲 、人聲 ,當體 種 種 喧 即 擾 空 聲 0 0 然 則 空有 此 實非 不著 車聲 **,乃是般若** 、人聲 ` 波羅 種 種 蜜多 喧 擾

聲

6 此 經 經 文 , 乃至 切大乘經 , 無論 何 白 , 皆可 作觀 0 行住 坐 臥 , 不 離 這 個 則

受用無窮。

7 讀 生智慧 經 , 是 更 經 爲 轉 重要 我 0 功 作 夫 觀 , 則爲轉經 0 經轉我 , 則 以 經轉移凡情 0 我 轉經 , 則

常

8 古德説 Silvery Contraction 分分現 0 但求息妄,莫更覓真。」若一覓真 ,即成爲妄。 必妄心分分除 ,真

9 妄心是 無 明 ` 妄想 、煩惱 。真心是覺 、正 、清淨

10 但不著相 , 則 色即是空 , 相 即是 性 0 性 相 圓 融 , 無 礙自 在

一四、生信 揀示根機 問

須菩提白佛言。世尊 。頗有衆生 0 得聞如是言說章句。生實信不 經講義節要卷二

- 1 『章句』二字,指上文所説道理。 『實信』,是能了解如是言說之眞實義
- 必上根利智也

2

世尊所説

,甚深、甚深。一切眾生

,聞者自然生信,然能

『生實信』者不多,

#### 二五、答 揀能信之機

佛告須菩提 。莫作是說。 如來滅後。後五百歲。有持戒修福者。於此

#### 句 能生信心。以此為實 0

- 1 有持戒修福者,於此章句,能生信心』 莫作是説』 , 不但現在大眾能生實信。即 其 他 如來滅後』 即 不能 至 後 五百 ,

0

0

2 爲實』 ,言能明瞭此經道理,從此用 功 ,全恃 『以此爲實』 0 不 可 輕 視眾

#### 生 0

3 『莫作是説』 一語,正對弘揚大乘佛法之人而言。要竭力弘揚般若法門。

- 4 揀 擇 持 戒 修 福 之 根 基 , 從實踐 上用 功, 何慮聞 者不生實信 0
- 5 如 來 滅 後 , ιE 法 千 年 , 初 五 百 年 , 解 脱 堅 固 次 五 百 年 , 襌 定 堅 固 0 像 法 7

堅 固 0 本 經 -後 五 百 歲 ᆫ , 正 指 此 時 0

年

,

初

五

百

年

,

多

聞

堅

固

次

五

百

年

,

塔寺

堅

固

0

末

法

萬

年

,

初

五

百

年

,

鬥

- 6 觀 凡 夫 能 如 何 持 能 戒 生 , 般 方 若 能 離 則 外 持 染 戒 0 修 如 福 不 持 是 戒 成 , 佛 則 基 Ü 本 不清 條 件 淨 0 不 能 攝 Ü 處 , 不 能 作
- 7 持 戒 , 必 少 欲 知 足 0 修 福 , 必 深 信 因 果 0 不 住 於 相 , 則 持 戒 者 最 宜 0 不 入 斷 滅

相

,

則

修

福

者

最

宜

,

0

,

0

8 正 是 持 修 戒 般 若 能 即 捨 在 世 持 間 戒 之 欲 修 , 福 修 下 手 福 能 捨 自 己 之 財 0 以 財 法 ` 無 畏 施 之 於 人 ,

`

0

- 9 定 之 諸 惡 機 莫 , 必 作 蒙 佛 是 持 加 被 戒 , 眾 善奉行 是修福 0 謹 小 愼 微 , 放 下 切 , 是 佛 所 揀
- 10 學 中 佛 者 無 沂 , 有 定 須 , 專 行 精 住 坐 不 雜 臥 , , 則 得 切 彌 時 陀 ` 加 被 切 處 , 成 , 求 就 Ξ Ξ 寶 昧 加 0 應 被 學 0 愚 即 夫 如 愚婦 念 佛 之 , 堅定 念 時 信 Ü

1

## 二六、示夙根之厚

#### 當 知是 人。不於一 佛 一佛三四五佛而種 善根 0 已於無量千萬佛所種諸

根。

1 此 節 文 , 正 明 持戒修福者,已具極長時之修習。是諸善合成之根 ,真是 難 能

可

貴。

又有諸

佛

加

被

,

何不

自勉

2 求 今 0 在 少 又 欲 後 知 之 足 五 有持戒之資格。 百 歲中 , 鬥爭至 於極 更宜 0 用 竟能讀誦受持 功 ,再求 堅固 , , 必 種 是於人 得 善根 無 , 爭 當 結善果 , 於 世 無

3 勸 方 , 人 學 須 知 佛 般若 , 與淨土 定 要 勸 , 的他持戒 關 係 至 ` 深 修福 , 更要勸明般 若 0 從 速修學淨 土 , 求 生

西

4 若 生 西 與 淨 不 是 土 ,是 爲 自 了 非二,有往生法門 ,原爲度眾生,方 與彌 , 方能成 陀 本願 就 相 般若 合 , 法門 爲滿 0 大 此 願 文 , 殊 可 、龍 證 性 樹 故 0 般 智

者、永明諸大士,所以皆發願往生者也。

5 持戒 法 門 修福 , 必 須 , 極 親 不容 近 彌 陀 易 , 0 實 往 一昔已 相 般 若 親 近承 , 方 能 事 ·無量諸佛 現 前 0 永 明 , 禪 但 師云 種 善根 : 0 無禪 可 剋 欲 有 淨 成就般若 土 , 萬

修萬人去,但得見彌陀,何愁不開悟。」

6 學 經 般 明第 若 者 , 義 須 , 正 速 '修念佛 是般若 法門。 0 修淨土者, 亦須速修般若法門。 觀 無量壽佛

二七、明其福德 正明其福

聞是章句 。 乃至 念生淨信者 0 須菩提 0 如來悉知悉見 。是諸衆生 0 得如

### 是無量福德。

1 聞是章句 ,是指定持戒修福 之 人 0 以 其能信 ` 能 依 此 説 奉 行 也

2 繼 者 淨 信 0  $\neg$ 乃至』二字, , 正 指 寶信 , 包括許多功夫不同之人 亦 即 實 相 0 生 淨 信 <u>\_</u> 0 , 有 淨念 相 繼 者 , 有 不 能淨念相

3 4 龍 樹 念 大士云:: 相 應 , 即 淨 念 相 切 法 繼 不 之 生 根 而 0 般 淨 若 念 生。 相 繼 , 即 可 從 見若非真實用 念 相 應 而 來 功 0 , 淨 相 應 信 不 , 有 能 得 性 生 相

`

0

事理、因果,種種深解不同。

二八、釋顯其故 正釋

#### 何以 故 0 是諸衆生 0 無復我相 相 衆生相壽者 0 無法 0 亦 無非法 0

1 此 是 正 面 釋 生信 得 福 之 故 0 何 以 能 生淨 信 , 何 以 能得 福 0 須 是 除 卻 分 別 ジ 方

2 分 別 妄 想 既 除 , 無 復我 、 人 ` 眾 壽 四 相 0  $\neg$ 諸 眾 生 , 是 指 各各 修 功 不 同 之

大

眾

0

可

0

3 四 相 空 , 即 我 執 空 0 非 法 , 即 是 無 , 即 是 空 0  $\neg$ 亦 無 非 法 相 ك , 是 空 亦 空 , 又

名 俱 空 0 古 人 稱 爲 窮 空 到 底 , 故 名 勝 義 空 , 又 名 第 義 空 0

4 我 法 執 , 由 分 别 而 起 者 粗 0 尚 有 俱 生 一我 法 \_ 執 , 從 起 ジ 動 念 而 來 的 細 執 0

金

5 是 人 分別我執 已除 ,貪瞋癡雖未去盡 , 己 經很 薄 , 還 須 再 加 功

6 無 但 不 見 諸 相 0 相 即著 得 見 實 有 相 , 但 , 故 見 云 非 相  $\neg$ 即著 則 見 空 如 來 0 見 0 見 諸 如 相 來 非 , 相 故 \_  $\neg$ , 得 即 如 \_ 是 邊 無 雙 融 量 福 , 即 德 無 相 0

7 欲 修 非 般 法 相 若 , 皆不 不 可 著 落空 , 是 , 先 用 功之 將 非 要 法 詇 面 0 堵 住 , 腳 踏實地 , 躬 行實 踐 0 法 相

二九、反顯

\_

何以故 、衆生壽者 0 是諸衆生。 。何以故 若心取相 。若取非法相 0 則為著我人衆生壽者。 。即著我人衆生壽者 若取法相 0 即著我

1 空 無 我 0 由 人等 見三 相 空 , 我 , 從 執空也。 此 精進 , 無法 淨念相 相 , 法 繼 , 執空也 便證清淨法 0 無 非法 身 0 相 故 , 曰 幷 , 得 空 亦 無 量 空 福 0 德 是 名三 0 此

即是 理 Ü 不 亂 境 界

2 此 節 經 文 , 從 反 面 顯其必應三空之故。 以明絲毫著相 , 便是分別心, 便非清淨

自 性。便是逐妄、迷卻真性、起惑造業、苦報輪迴的凡夫。

3 實義 廣修六 。如此而 度萬行,而 行,既 心中若無其事,湛然凝 不著法 ,亦不著非 法。二邊不著 寂 ,不 爲 所 即即 動 。此 名 即是 中 道 不取法 0 相的真

4 著空者難施救 經論有言: 也。 寧可著有 如須彌 山,不可著空如芥子許。」 此 明著有者易爲功,

三十、結顯中道 以雙離結成

#### 是故不應取法 。不應取非法 0

2 1 由是而信 下手方法 、而 ,先令二邊 解、而 不取 行 '。至 0 於究竟 漸 能空相 7,亦 , 心 不 過兩邊不著耳。 地 清淨

三 —

、引筏喻顯義

#### 以是 義 嵌 0 如 來常說 0 汝等比丘 一知我說法如筏喻 者 0 法尚 應捨 0 何況

法

1 生 -筏 死未度 1~ 喻□ 是 ,不 如如 可 來常說 無法 之法 0 既 達 0 彼 以 岸 船 筏 , 法 原 亦 爲 無 過 用 渡 0 , 此 既 示 渡 佛 則 法 捨 可 0 用 比 不 喻 可執 佛 法 之意 爲 度 生 死 阿 ,

經》中 , 佛爲弟子等常 説 者 也

2 此節 大 Ü 者 經 説 文 , , 義蘊 乃是令於 深 微 正 , 不 需 要 止 時 如 , 上 捨 所 法 説 是 0 也 常説是法 0 不需要了 則捨 0 而 今爲 初發

3 正 不 應 需 取 時 非 捨 法 法 0 , 法捨 究竟 豈 有 法 非 乎?無 無 法 0 法 無 乎?未 法 將 何 度 以 者 度 , 0 需 這 要法乎?不 不 與常 説 相 需 反 要 了 法 嗎 乎? ?乃又

4 經 九 請 看二 節 説 經 十 説 \_ 八節 是 , 故  $\neg$ 若 不 經 應 Ü 説 取 取 , 法 相 -無復 , • 不 我 應 取 , 相 若 非 法 取 0 非 , 法 亦 乃是法 相 無 0 非 法 與 亦 相 非法 是 . 0 <u>–</u> 説 的 是 , — 説 併 不 的 不 取 取 無 相 , 相 不 0 Ξ 止 0 上是不 十節 二 十

所 謂無一者 ,乃是令人不取 幷 非 無法 無 相 是教人 雖 取 六度等法修行

,

0

,

而

5

取

相

0

此

即

與

前

二節

,

大

大

不

同

的

所

在

Signal Control 無 其 相 0 然 後 學人 才 不 致 於 偏 空偏 有 ,才有 正 確 的 下 手 處 0

若 當 正 知 宗 第 是 一義 無 住 中 0 , 剿 而 兩 絕 邊 情 不 識 取 , 0 斬 此 斷 便 葛 是 籐 無 0 上 法 甚 與 深 非 微 法 皆 妙 法 不 , 取 即 , 經 非 所 即 謂 剿 的 絕 斬 無 斷 上 一菩提 乎 0 法 般

也。

6

7 欲 領 句 悟 ` \_ 經 中 句 -真實 0 觀 義 照 即 , 唯 是 在 思 惟 至 誠 0 然 恭 此 敬 思 的 讀 惟 , 0 讀 必 須 熟 盡 了 離 , 常常 \_\_ 切 妄 觀 想 照 其 雜 念 段 , 澄 ` ジ 靜 段 慮 , 或 ,

Silver Silver 專注 0 不 在 文 字 上 生 解 , 便 是 不 取 法 0 又 將 全神 貫 注 在這 經 上 , 便 是 不 取

非法。這就是修定。

8 惟 久 修 而 久 , 之 才 是 , 受 忽 持 於 , 念 才 能 不 領 生 悟 時 0 , 即 性 是 光 發 得 有 現 受 0 用 經 中 時 真 0 讀 實 道 經 要 理 這 , 樣 自 讀 然 法 湧 , 現 定 0 慧 這 就 學 是 思

便同時修了。

9 總 之 , 説 無 ` 説 不 取 ` 説 捨 0 但 爲 破 執 , 非 捨 其 法 0 Ξ 執 既 離 ,

則 Ξ 空 齊 朗 , Ξ 障 全 銷 0 生 死 涅 槃 , 兩 皆 不 住

10 捨 而 常 法 寂 , 是 , 便 捨 是 其 佛 著 境界 有 之 0 病 此 0 之謂 捨 非 , 法 , 皆令入無餘 是 捨 其著空之 涅 槃 病 而 0 滅 病 度 之 除 \_ , 則 0 寂 而 常 照 , 照

金剛

11 無論修何法門, 如能領會此中精義而行,成就 必速 且高

三二、問釋證成 舉如來果德問

須菩提 。於意云何。如來得阿耨多羅三藐三菩提耶。如來有所說法耶 0

1 此 節 經文是説明如何是兩邊不取,以及爲何須兩邊不取。 舉果證因 明 須 因 果

致 0

2 意 『於意云 ,要深深體會,方是正 何 四字 ,淺說是試探聽者明瞭程度。深說是指示我等讀經莫錯會佛 知正 見

3 如來是法身,是性德。豈有所得 ,豈有所説 0

三三、以法不可執釋 明 無定法

須菩提言。如我解佛所說義。無有定法名阿耨多羅三藐三菩提。亦無有定

#### 法如來可說 0

- 1 此 答看似所答非所 問 , 實則極 圓 「極 妙。應當學
- 2 説之義 意 調 佛 略 問 解之 如來 , 有 ;所得 當 不致 ` 大 有 錯 所 説 0 0 而 我 今尚 未成 佛 ,那裏 知 道。故今依佛向來所
- 3 無上 無 菩提是自性 定 , 則 除 **冰障之法** 本具之實相般若, ,那有一定。除障之法無定 自性中亦本無此名號。眾生因障而 , 則 佛 説法當然 亦 不 顯 無有定 0 障

Ξ 四 ` 釋應雙非 法

可

説

了。

ك

#### 何以故 0 如 來所說法 。皆不可取。不可說 0 非法非非法 0

1 ` 此 数言 雙非 , 圓 者 四妙之極 , 即  $\neg$ 非 法法 非 非法 0 即 雙離 , 亦 即雙遮 ,謂皆非 也。 長老

五〇

2 佛 經 文 句 , 應 作 面 面 觀 , 佛自言:「我說法窮劫 不盡 0 何 況 我等 兑 夫 , 可 不

從多方面去領會耶!

3 如來所 見 ジ 性 説 ,名究竟覺 之法 , 即 0 無 上 覺 可見究竟覺即無念。 , 即究竟覺 0 究竟覺 無念 即 無 如 何 念 可 0 取 經 云 , 能 取 所 離 取 微 細 , 皆 念 要不 , 照

得,故云『皆不可取』。

4

法 提 我 ,皆 , 們 那 若 也錯 不 執爲真有 可 了 取 ,故云 無上菩提 『非非法』 可證 ,是錯 0 如來所説的「法」 了,故 云 非非 法 字,是指一 0 若 執 爲 切 法 沒 有 0 法 無 與非 上菩

5 中 切 眾 自 在 生及諸菩薩 流 出 。我們要證 筝 , 就 自 性 性 上 , 説 須 ,皆是一真法 先離心緣相, 界 如 0 何 故 可 佛 取 之 0 説 又 法 要離言説 , 自 真 相 如 本 , 如 性

6 離 言 説 相 , 正 是 言語道 斷 0 離 Silver Silver 緣 相 ,正是心行處滅。 吾人在因地 修行 ,亦 先

應離一切分別執著。

何

可

説

## 切賢聖。皆以無為法而有差別 0

- 1 所 以 者 何 ڪ , 即 指 出爲 何 兩邊皆要非之所 以 然 ° 切 賢 聖皆用此 雙非之 法 0
- 2  $\neg$ 無 爲 <u>\_</u> 者 , 指 自 性 清淨 ジ , 原來具足 ,無 造 作 相 0 經 云 無修 無 證 , 即 指

此

而

言

0

0

- 3 邊 必 須 不 取 生 滅 Ü 滅 , 自 性 一清淨 ら い 即 現前 0 至 一於修行 下手 功夫, 即是非法 非 非 法 , 兩
- 4 非 世 尊 法 所 上 用 説 功 法 0 , 無 到 感 淺 化非深 果 時 , , 無 功 候 深 極 非 深 淺 , 0 亦 故 是 敎 此 大 法 Ü 初 0 學者 , 即 從 不 應 取法 , 不 應

取

- 5 如 來 依 此 法 成 如 來 0 \_ 切 賢聖皆依 此 法 而 成 0 則 知 我等非 如 此 **灶生淨信** Ü , 以 此
- 6 此 節 經 文 , 亦 是 大乘 修行 之 總 綗 領 0

爲

實

不

可

也

0

#### 、校 勝 布 施福多 舉事 ,設問

須菩提 。於意云何。若人滿三千大千世界七寶 0 以用布施 0 是人所得福

德。寧為多不。

「校」是比 較 • 勝」是殊勝 。本 經就「福 德」與「智慧」 ,校勝多次,每次

必 加勝 ,愈校愈勝。乃就修持功行愈勝 , 福 德愈多也

2 皆 須 山大 知福 悲心 慧應雙修,即是要人悲智具足。 而發,並非令人求人天福 報 也 智即慧,悲即福 0 本 經所說 福福 德

,

3 福 住 相 德 固 , 不可不行布施 要 , 而 智慧尤要 。否則即不是大悲心 。故滿三千大千世界之布施,即是救度眾生。 故祇可 不

三七、答釋所以

須菩提言。甚多。世尊 。何以故。是福德 。即非福德性。是故如來說福德

- 1 答 意 深長 , \_ 何 以故』下,即自己釋明答曰 『甚多』之所以 然 0
- 2 本 後 凡 經 説 『是 即非 名 ` ,  $\neg$ 皆指 即 非』之句很多。此 本性言。凡說 一是 乃初 名 見 ,特舉 ,皆 指 出 事 相 \_ 性 言 0 字 , 使 人了解以
- 3 就 自性 上言 , 切 不 ·可説 0 説 福 德多, 是 就事 相言 0
- 4 方 性 是裏 有 福 德 , 相 可 是 説 表 0 若 。性 無 是本 性 , 則 , 有 相 是末 何 福德 0 可 性 言 是 能 0 生 , 相是所生 0 意謂有 如來之 性

,

5 來說福德多』 是福 德 , 即 非福 , 就是説 德 性 , 有是性 , 表 面 口說是福 、方有是相 德 , 實則 。教我們會 指示我們不可著相 相歸性 0 0  $\neg$ 是故 如

## 三八、信經殊勝

## 若復有人。於此經中。受持乃至四句偈等 。為他人說 0 其福勝彼

1 看 此節 經文 , 若 以爲讀誦 《金剛 經》 ,其福德即勝過大梵天王 **,那就是很大的** 

誤 會 0 實則 應注意 『受持』 二字,是人能受持此 經 , 又 能 布 施 , 福 德方能 勝 過

於彼。

2 持 受 ك 即拳拳服 是 領 納 , 膺, 是 指真能 刻 不 領 放 會 鬆 經 之意 義 , 比 , 而 「受」字又 得受用 者 , 進一 比 層 解 0 字更進 層 0

3 修 施 爲 、悲 之人 他 智具足 人 0 , 説 且 只 ,乃是福德性 ,是 財 施 利 1,是福 他 0 『其』 德 , 故 相 0 能 字, 此 『勝彼』 人既能受持修慧,又 即指受持爲説之 0 『福 能法 ے , (施修福 超 過前 説 , 福 祇 慧 做 雙 布

三九、釋成經功

何以 故 0 須菩提 0 切諸佛 0 及諸佛 阿耨多羅 |藐三菩提法 0 皆從此

出。

1 若 佛 經 説 切 0 法 且 無 , 異讀 般 若 盡 《三藏十二部 攝 0 本 經 尤 是般 經 W 若 0 此 中 -之最 經所說 要 , 0 ep 可 無 見 讀 上正等之法 此 經 , 無 異 0 故云 讀 大 般 切

施

等

法

諸 佛 , 及 諸 佛 無 上正等 正 覺 法 , 皆 從 此 經 出 0

2 本 經處 處 教 人 不 住 相 , 就 是 要 入 證 性 0 可 見 此 經 所 説 , 皆 是 自 性 0

亦不可執著。

3

 $\neg$ 

皆

從

此

經

出

,

實

無

異説

,

此

經

從

性

體

而

出

,

故

敎

人

不

可

住

相

,

連

性

字

<u>\_</u>

4 切 諸 佛 , 皆 從 此 經 出 \_ , 是 指點學佛 , 要從 此 經 入 門 0

四十、結歸離相

## 須菩提。所謂佛法者。即非佛法。

1 前 言  $\neg$ 切 諸 佛 , 及 諸 佛 阿 耨多羅三藐三菩提 法 , 是 名 相 上 説 佛 與法 , 即 非

就性上説佛與法。

2 Ł 筝 來 相 的 0 又 示 説 無 實 住 無 以 生信 眾 生得 \_\_\_ 滅 度 科 者 0 開 , 是 口 應 便 令廣 無 住 度眾 法 相 也 生 成 0 又 佛 説 , 是 於 開 切 示 法 吾 無 人 住 應 而 無 行 住 布 我

, 是 應 無 住 非 法 相 也 0 因 以 不 住 於 相 四 字 總結 之 0

- 3 所 以 應 無 住 者 , 降 伏 其妄 ジ 也 0 妄 ジ 非 他 , 分別執著之謂耳 0 妄 除 分 真 便
- '、若能不住法非法相,便見現一分,何須別覓眞耶。
- 4 住 若 也 住 相 便 見 真 性 0 此 所 以 但言「降」 不言「住」 , 而 降 伏 即 是 ĭĒ
- 5 正 此 智 中 獨 , 必 揀 應持戒 持 戒 修 福 0 持戒 爲 能 生 則少欲 信 0 知足 般 若 此 , 修福 云 正 必深信 智慧 , 因 而 果 慧 從 0 能 定 生信 生 , 定 Ü , 由 信 戒 爲 成 0 道 欲 之 開

門

也

也

- 6 明 佛 得 所 説 此 真實義 法 本來皆不 ,便爲實信 可 取 , 一念相應得無量福 皆 不可 説 0 故 取 法 説 0 法 以一念相應是淨 , 取 非 法 説 非 法 念相 , 皆 繼 非 之根 也
- 7 佛 所 雖 謂 成 佛 佛 法 , 者 終 , 不自 即 非 以 佛 爲 法 有 少法 0 可 得 0 無 少法可 得 者 , 不 自 以 爲 成 佛 也 0 故 日
- 8 徹 始 徹 終 , 以貫之曰, 無無 住 而 已矣 0 因 賅 果 海 , 果 徹 因 源 , 如 是 如

四 推闡無住以開解 約果廣明 泛論四果 明初果離相

須菩提 也。 名須陀洹 世尊 0 於意云何 。何以故。須陀洹名為入流。 。須陀洹能作是念。我得須陀洹果不。須菩提言 而無所入。不入色聲香味觸法 0 0

0

2 1 故 故 初果斷盡三界八十八使,已見真空之理,而知無我亦無我所矣 0 須 今 陀 日 洹 是名須陀洹』 \_ 不入』 , 此 云 , 『入流 明 其能空情識矣。雖名入流,而 「名」者,假名也、名相也。下是「名」 ے 0 根塵相 對,名爲六入,所 實 \_ 無所入』 以 相 入者 0 , 0 識 爲分別

四 二、明二果離相

金剛

經講義節要卷三

3

日

,

0

句

,

皆此意

也

也。世尊。何以故。斯陀含名一往來。而實無往來。是名斯陀含 。於意云何 。斯陀含能作是念。我得斯陀含果不。須菩提言。不

1 初果進斷欲界思惑上上乃至中下,共六品。證二果,尚餘下三品惑。

二果須一往天上,一來人間斷之,故稱『一往來』。然其心中,實無往來之

四三、明三果離相

也。世尊。何以故。阿那含名為不來。而實無來。是故名阿那含 須菩提。於意云何。阿那含能作是念。我得阿那含果不。須菩提言。不

『阿那含』,此云『不來』。二果進斷欲界下三品惑盡。寄居色界四禪天,不

來人間,故稱不來。然其心中,實無所謂來。

四 四、明四果離相

也。世尊 須菩提。於意云何。阿羅漢能作是念。我得阿羅漢道不。須菩提言。不 。何以故。實無有法。名阿羅漢。世尊。若阿羅漢作是念。我得

阿羅漢道。即為著我人衆生壽者

1 之 證 『阿羅漢』,此云「無生」。三果於四禪天,進斷上二界七十二品思惑盡,便 。因其無法 無生法忍,不受後有。生死從此了矣,故稱無生。然其心中,實幷法亦無 ,則生滅心息,故曰無生。是亦假名無生耳

2 阿羅漢一云「殺賊」,殺煩惱賊之意。又云「應供」,以一切漏盡,當受人天

0

供養之意

四 五、師資證成 約當機無得證 引佛説

金剛

經講義節要卷三

# 。佛說我得無諍三昧。人中最為第一。是第一離欲阿羅漢

不與物競,一切平等。由不自是,故能無諍 0

2 『無諍』,則不惱他。意在守護他心,令不生惱。修此三昧,豈非大慈

3 『三昧』,此云正受,亦曰正定。不受諸受(苦、樂、憂、喜、捨),名正

受。一切不受,則不爲一切所動,是爲正定。

4 然此三昧之所以成者,則由於人、我、是、非之相皆空耳

5 雖得無諍三昧,而不存有所得心。是自忘其在定矣,此爲離三昧障。乃真得無

諍、眞得三昧。故稱『第一離欲阿羅漢』。

6 不但於一切人中最爲第一,即以阿羅漢之離欲言,亦稱第一也。

### 四六、陳離相

我不作是念。我是離欲阿羅漢

0

### 陳離相

## 四七、釋所以 反顯

## 世尊 。我若作是念。我得阿羅漢道。世尊則不說須菩提是樂阿蘭那行者 0

1 阿羅漢道』 , 即 謂離欲。 -阿蘭那』 ,此云寂靜,亦云無事(心 無 事 相) 0

2  $\neg$ 樂 不阿蘭 那行 • 謂 心之與行,契合無間 , 即 證得之意 0

相

盡於外,心

息於

内

,内外俱寂

,無時不靜也,

即無諍三昧之

別名

0

3 凡 所 夫所 不一是眾生相 以 起念無他,未能忘情於能得 執持不斷是壽者相 。作 所 一得念 得耳。能 ,則 肥得是我 四 相 具 相 足 ,所得是人相 0 ,能

4 布施者若存有所施 ,最易志得意滿。故發大心、行大行者 ,萬不可住 相 也

#### 四八、正明

# 以須菩提實無所行。而名須菩提是樂阿蘭那行

0

- 1 必 得 而 無 其 所得 , 乃 爲 真 得 0 若 有 所得 , 便 爲 非 得
- 2 必 行 而 無 其 所 行 , 乃 爲 正 行 0 若 有 所 行 , 便 爲 非 行 0
- 3 云 何 無其所得 , 無 (其所 行 , 不 作念是也 0 不取 不 住 , 無 住 始有 入處 0

四 九、 約 往 因 「無得 證

佛告須菩提 0 於意云何。如來昔在然燈佛所 0 於法有所得不。 世尊 0 如

在然燈佛所 0 於法實無所得

- 1 地 此 世尊往昔行菩薩道 , 初 證 八地時之事 0 望佛果 則爲因 地 , 望 初學 人 則 爲 果
- 2 入 地 證 無 生法 忍 0 無 生法 , 即 是真如實相 0 忍 是通達 無 一碳不退 之意 0 即 理

智 相 冥 , 忍 可 EP 持 也

0

3 於法之法 ,蕅 益 大 師 約無 生法忍說 **,**極 是 0

- 4 闡 生 滅 法 住 ジ 0尚 相,則心中生滅未息,何能 能 犯調證 無生法 乎。 故 知 雖得無生 便證無生。若有一所得之無生法 , 而 於此法 ,實無其所得 在,仍 也 然是
- 5 菩薩 行 住 相 , 便 不能成佛 · 發心修大乘者 ,若其住 相 ,豈能成菩薩 ,又豈是菩薩
- 6 云何心能不生,必當無住於相。故無住 ,正是無生之唯一入手方法。

五 + 、約 因詳顯 約 因 一心正顯 先明嚴土不住

#### 須菩提 則非莊嚴。是名莊嚴 0 於意云何。菩薩莊嚴佛土不。不也。 0 世 尊 0 何以故 0 莊嚴佛 土

1 菩薩修因 也 時 ,六度萬行,一一功行 , 回 向 淨土 0 所謂 願 以此 功德 , 莊嚴佛 淨

土

是

2 須 以 莊 知 嚴 莊 不 能 嚴 著 佛 淨 相 0 土 若 • — ら い 取 淨 相 , 字最 便不清淨矣 要緊 。土云 0 何淨 ,由 Ü 淨耳。 既須 心淨 , 所

六四

3 莊 嚴 佛 土 \_ , 應 不取著 不斷滅 0 則 非 , 明 其 不 取 著 相 0 是名 明

4 性 必 現 相 , 性 相 從 來不 離 0 相 從 性 生 , 仍 應會歸 於 性

也

0

其

非

斷

滅

相

0

5 念。 則 非 『是名』 ` 是名 , 明妄念繁興 兩 句 , , 即 開 必 念佛 須 執 持 法 名 要 號 也 以 0 除 -妄 則 念 非 <u>\_</u> , 明 自 性 清 淨 , 本

6 念佛必應念至無念而念,妄盡情空 , 心清淨 ,是謂一 Ü 不亂 0 心淨 即 佛 土淨

五一、顯成發無住心

矣

是故須菩提 香味觸法生心 0 諸菩薩摩訶薩 。應無所住而生其心 0 應如是生清淨心。不應住色生心。不應住

1 此 節 經 文是結束前文 0 爲自開 口 説至此處 ,千言萬語之 點睛結 穴處 0 義 趣甚

深

金剛 經 講義節要卷三

- 2 示」呼應  $\neg$ 是 故 相 , 承 通 。 正 上 起下之詞 明一切無 '。不但上承「生信」一大段,直是緊與開 住 ,最 後更就菩薩修六度時 , 於 、莊嚴 做佛土 經處 , 亦 無所 總
- 住 則 非 ; 不 住 法相 。「是名」句 不 住 非 法 相

,

0

0

句

- 3 方針 上來所 耳 説 0 ,皆是爲 上生心無住 , 無住生心」作張本 0 亦 即爲發菩提 心者 1,指示
- 4 者 應 , 決 者 定亦當無住 , 決定 之 , 非 詞 0 此不可 無論 小 乘 ` 大 乘,果位 ` 因地皆當無住 · 可 知 發大 Ü
- 5 前 濁 生心 , 淨 者 比 不 染 \_\_\_ 發心 0 雖 爲 義 無 明煩惱塵垢 深 · o 清淨 Ü 即是 所 障 本 , 具之 但 能 依法 性 0 修行 所 謂 自 ,清淨本 性清淨 性 Ü 0 , 清 依 者 然 現 不

0

- 6 凡 頭 是 發無 岸意 上正等覺 ,其警人也深 心之人 矣 ,應令清淨本性 0 現前 0 故 日 應 生清淨 じ。 0 言 下有 回
- 7 清 説 淨 句 而 己 = 生 矣 清 0 淨 當 Ü 知「人心惟危,道心惟微」。 , 無異説明 發菩提心之 所 以然 此是教 0 何 人,世間 謂 發菩 提 Ü ? 切 、皆應不 日 ら い

著

8

覺

生

照 ,多讀 即 是 大 在 乘 起 Ü 0 動 解慧增明 念處 ,微密用 , 增長戒定。夏蓮老淨語教人,持戒、念佛 功,乃爲 切實。 發大 悲 Ü ,廣修六度 利 看 益 眾 經

論 ,察過 去習 毋 自 欺 。正是此意

9 本 不 應 性 活 住 於塵相 一潑潑 地 ,無 , 非 令心如死水也 相 無 不 相 。 經云 , 不住色等。又云生心。 以 示發菩提 心者

10 等。 來 清淨心是真 明 生 , , 能 皆 種 用 生諸緣 由 攀 種 緣 不 顚 知二種根本,錯亂修習。一者,無始 Ü 倒 Ü , 住 ,緣所遺者 爲 諸修行人,不能得成無上菩提。乃至別成 自性 塵攀緣心,即是妄心。《楞嚴》云:「一切 者。二者,無始菩提涅槃元清淨體 生死根 本 0 聲聞 0 則 則 汝 汝 ` 今者 緣覺 眾 今者 生 , 識 , 與諸 及 從 精 外 無 眾 道 始

11 須 云 何 知 變 住 塵之 ,由其不達一真法界,分別人我 心 是識 ,因其攀緣,名之曰妄。 故也 而 此妄心, 原是真 心之所 變 現 0

,

12 又 後」二義。「其」字指菩 ,含有不執著、亦 不 提 斷 、六度等。 滅 二義。 『如是』 9 而 生 其 則所發修行六度之心 心」。「而 有 —

方爲菩提心。以其與自性清淨心相應故

相

、「不應取法,不應取非法」。兩句貫徹全經。此中之「應生清淨心」,「應 取法也。 無 ::所住 ,而生其心」。又是「不應取法」兩句之點睛處。『應無所住』, 『生其心』,不應取非法也。

13

但清淨、不生心,便是死水。佛法所不許。清淨要在「生心」中顯 現 0

「生」者,任運而生。「無住」,無妨隨緣而住。雖住而實無所住 生者,法爾 顯現。生而實無所生。果能如是,則法法都顯無住生心,物 0 任 物莫非 運 而

清淨心,才能透露出些消息。所修之法,亦可望有成就之期也。 聲香味觸法生心』。無論修何法,行住坐臥,不離這個,才有入處。而自性 必 須 依 教奉行,教義幽深,必應得其綱要所在。『不應住色生心,不應

五二、證以報身不住

甚大。世尊。何以故。佛說非身。是名大身。 。譬如有人。身如須彌山王。於意云何。是身為大不。須菩提言。

1 『有人』,指發大道心之人。大心爲因,『大身』爲果。多劫勤修六度萬行

福慧雙嚴 ,功行圓滿,方能證得。所謂無邊相好身也。

2 無論果位 「應無所住,而生其心」,不能深契。此佛舉問之微意也。 一因地 , 相與非相,皆不可取。若於此理少有未明 , 則修因時 ,便於

3 其小無內。無形相,無數量。淨名云,佛身無爲,不墮諸數。意顯 身」指報身言。二約證果,既是法身體。法身周沙界,其大無外。遍入微 說非身。則「非身」指法身言 『非身』,有二意。一約證果,所證乃清淨法身之體 ,非此報身之相 約體言 0 則「非 塵 ,故

不必著有,不必著無。然後修因時, 便能不取我相。不住六塵,而生清淨 Ü

4

五三、約經功校顯 顯福德勝 引河沙喻

須菩提 。如恆河中所有沙數。如是沙等恆河。於意云何。是諸恆河沙。寧

五 四、明寶施福

千大千世界。以用布施。得福多不。須菩提言。甚多。世尊。 須菩提。我今實言告汝。若有善男子。善女人。以七寶滿爾所恆河沙數三

1 是真實語 『實言告汝』,說在此、而意在下文。使知「所説、持説之福,更多於此」,

,不可不信

0

2 恆河無量 德更大於此 ,河沙無邊 0 借有爲法之極大福德,作一比例。以顯持説之無爲法,

五 五、顯持經勝 福

佛告須菩提。若善男子。善女人。於此經中。乃至受持四句偈等。為他人

說

0

而

福德

0

勝前

福德

0

1 \_ 四 句偈等』 **,極言持説極少之經** , 尚福德勝前。 則持 ?説全經 ,其 福 更勝

待言矣。

2 受持』 , 則 能自度 0 『爲他人説』 , 則能度他。 自度度他,是菩薩 行 0 故 福

德極大也。

3 布 則 能 施 了 知 生死 離 相 ,出三界,永脱 , 是福 慧雙修 0 輪 又 能 迴 深 , 信 不退成佛 因 果 信 , 心清 殊勝果德不可 淨 ,老實念佛 池議 , 求 生淨 土

0

4、財施不及法施,具含多義。

- 1 財 施 , 施 受未必有 智 0 法 施 , 非 有 智 不 能 施 , 亦 非 有 智 不 能受 0
- 2財 施 , 施 得 大 福 , 受 只 得 眼 前 小 益 0 法 施 , 施受皆得大 福 0
- (3) 財施但益人身命。法施則益人慧命。
- (4)財施伏貪。法施斷惑。
- 5 財 施 , 雙方 不 出 輪 迴 0 法 施 , 雙方 可 了 生 死
- 財 施, 雙方受用有盡 0 法 施,雙方受用 無窮

- 財 施 施施 小 則 所 益 。 小 法 施 ,小 施 可得 大 益 0
- 5 菩薩攝受眾 生 ` 財 施 不 可 無 0 但 宗旨 在 行 法 施 , 不 以 財 施 爲 究竟耳 0
- 6 金 而 己 剛 般 0 直 若 可 , 直 度 無 指 量 本 無 性 邊 0 眾 若 生 能 , 見 皆 性 令成佛 , 便 可 0 成 紹 佛 隆佛 0 豈 種 但 自 , 莫 己 過 了 此 生 經 死 ,令眾 0 生了生死

五六、顯勝所以 明隨說福

#### 復次 0 須菩提 0 隨說是經 0 乃 至 四句偈等 0 當知此處 0 切世間天人阿脩

### 羅。皆應供養。如佛塔廟。

隨 者 , 隨 緣 ` 不 限 定 之 意 0 如 嶞 人 ` 隨 機 ` 嶞 時 ` 隨 處 ` 隨 眔 隨 文 0

1

- 2 此 處 指 説 經 之 處 0 説 處 如 此 , 説 經 之 人 可 知 矣 0 言 處 必 兼 言 人 也 0
- 3 説 者 不 可 著 相 , 遠 離 名 利 , 恭 敬 供 養 0 闡 者 不 可 不 存 恭 敬 , 尊 重 法 故 , 不 忘 所
- 自故。
- 4 大 般 若 經 云 , 帝釋 每於善法堂 , 爲 天眾說般若 波 羅 蜜法 0 有 時 不 在 , 天

金

眾 若 來 , 亦 向 空座作禮 供 養 而 去 ° \_\_\_ 此 即諸 天 遵 依 佛説 , 恭 敬 説 經處之 事實 0

5 法 供 養 者 , 如 普賢 大 士 所 説 , 如 説 修 行 ` 利 益 眾 生 ` 攝 受眾 生 ` 代眾 生苦

勤 修 善 根 ` 不 捨 菩 薩 業 ` 不 離 菩 提 Ü 等是 也 0

6 説 經 即 是 道 場 , 便 與 塔 廟 \_\_ 般 無 \_ , 故 皆 應 供 養 也 0

7 事 法 0 華 法  $\checkmark$ 華 云 V , 然 能 爲 , 人 切 經 説 皆 法 然 華 0 經  $\checkmark$ , 乃 至 句 0 是 人 則 爲 如 來 所 遣 , 行 如

8 實 經 法 相 , , 佛 必 有 之 僧 法 眾 身 0 也 故 0 而 言 爲 此 塔 經 廟 所 明 者 , 即 0 是 故 住 持 如 Ξ 佛 寶所 塔 廟 聚 之 0 處 塔 廟 0 必 供 佛 像 , 必 有

9 故 説 經 日 之  $\neg$ 人 如 佛 , 代 塔 廟 佛 宣 , 皆 一揚 應 , 供 便 養 同 真 佛 0 在 此 0 説 此 大 法 , 紹 隆 佛 種 , 便 是 住 持 Ξ 寶 0

10 非 雖 法 説 説 , 妄 經 談 處 般 , 若 意 , 實 誤 在 法 人 誤 0 人 然 0 而 其 尊 罪業之大 重 一説 經 人 , 若 亦不可言 此 0 倘 説 喻 經 0 人 此 , 又 非 説 法 經 者 説 法 沂 當 , 法 知 説 ,

應

兢

兢

自

審

,

不

可

少

忽者也

七二

### 何況有人盡能受持讀誦。

- 1 言 盡 ,時時讀誦 『受持』復言『讀誦』 、時時有悟處,薰習不斷,增長定慧 者,明其必能領納修持,方爲真能讀誦 ,受持之力,日益 0 以 進 步 經義無
- 2 若非盡受盡持,豈能頭頭是道,爲眾隨緣而說也。
- 3 就 如來之意,實欲人人既能受持,又能爲人演說 , 而 成就 必須自度度他,二利圓滿方可。 0 世尊説此經法 ,實望人人成

### 五八、正明所以 約成就正顯

### 須菩提。當知是人。成就最上第一希有之法 0

1 最上第一希有之法』 ,即阿耨多羅三藐三菩提法也。 彌陀經》 云: 釋迦

金剛

牟尼 ,能爲甚難希有之事,能於五濁惡世中,得阿耨菩提 , \_\_\_ 甚難希有 , 即第

一希有也。

2 德,遠勝於以充滿無量無邊大千世界之七寶布施者 當知是人』 , 福慧雙修,自他兩度,便得直趨實所,大有成就。便 知 其福

五九、約薰習結成

# 若是經典所在之處。則為有佛。若尊重弟子。

1 之 正軌 經 ,本有路徑之義。『典』 ,共遵之覺路。故此經所在之處,便是實所。佛 , 軌則之義。本經所說,皆是發菩提 及一切賢聖 , 莫 心者 八不在 不 易

2 也 『若尊重弟子』 0 總 明 此 經殊勝 , ,在處處貴,在人人尊而 是統謂一切賢聖 、菩薩 、羅漢, 己 盡攝在内, 不 必分別專指

此

0

3 又爲勸人供養此經、讀誦此經、受持此經、廣爲人人說此經也。則持說者,便

是親近諸佛、菩薩等大善知識。

須知此經專明實相,直指本心。受持之者

4

滅

罪

,

徑

證

菩

提

,

功

德

何

可

稱

量

0

,果能直

下承當

, 依

經

起

觀

,

則

生

福

六十、請示名持 請

#### 爾 時 提白佛 0 世 尊 。當何名此經 0 我等! 0

1 爾 時 , 意 顯 領會得 綱 要時 , 便當行 持 , 不 容 稍 懈 0 所 謂 解 時 即 是 行

是也。

2 他 從 前 經 半 請 部 問 開 經 出 名 0 , 多説 其 義 前 在 全部 半 部 中已有 之 末 0 今在 , 不 一中間 過 説 之未 , 何 . 詳 故 ? 耳 須 0 若 知 非 此 長 經 老 後 再 半 問 部 之 , 義 則 説 , 是 了

前半部,便可終止。

3 4 故 人 此 釋 經 名 持 , <u>\_</u> 雖 字義 似 説 在 , 中 日 間 任 , 弘 仍 與 他 0 經 無 任 别 是擔 0 請 任 示 持 , 指 法 自 , 行 以 便 0 大 眾 弘 遵 是 依 弘 揚 , 指

勸他 o

5 請 問 經 名 , 即 是 請 求 開 示 總持 之 法 0

6 佛 信 法 解 0 必 ` 明 行 得 Ξ 佛 , 法 不 能 真 實 定 (之義 説 有 次 , 第 而 後 , 不 方 能 知 真實 定 説 修 無 行 次 第 0 此 0 有 人 次 必 第 具 有 也

信

Signal Control

,

而

後

豣

求

7 言 剋 實 之 , 而 信 論 , 解 若 無 行 功 定 行 要 , 同 則 障 時 並 深 慧 進 淺 , 豈 , 有 決 前 不 後 能 次 深 第 解 之 0 可 若 言 無 解 0 行 , 信 亦 不 真 0 由 是

8 進 或 勇 遇 有 猛 修 人 行 , 者 無 端 0 此 而 皆 能 夙 信 世 佛 本 0 有 聞 功 行 便 得 , 今 明 遇 了 因 0 緣 亦 有 , 遂 於 佛 爾 發 法 現 \_\_ 毫 , 非 不 偶 明 然 , 也 而 能 發 ジ 精

10 9 解 皈 可 必 須 依 行 知 真 Ξ 做 , 寶之 實 信 到 如 究 益 解 法 竟 做 , , 行 始 到 名 名 , 日 證 始 日 名 , 究竟 信 實際爲 日 證 行 0 得 凡 \_\_\_ 事 親 0 0 眼 真 0 經云: 此 實 見 之謂 得 見 到 , 信 平等 親 佛 身 理 ジ 做 0 , 清 即 到 始 淨 之 此 名 事 , 爲 四 則 字 , 生 則 解 , 實 謂 便 可 相 之 0 真 悟 0 實 證 由 知 由 平 是 得 0

11 實 相 顯 現 時 , 唯 清 淨 0 并信心二字, 亦 無 痕 跡 0 則 是真究竟 平 筝 , 如 如 不

筝

見

差

别

,

由

差

别

見平等

之

理

動

矣

若 生 亦 可 明 , 啓 淺 佛 導 理 , 進 直 , 步 無淺深 嶞 , 又 拈一 不能 次 法 第 , 不 可 皆 假 説 能 設 0 窮其究竟 故 淺深次第 不 可 取 歸 著其 , 於平等。 以 相 及 , 種 而 種莊 日 是 則 知 嚴之事。 佛 非 法 也 ,無淺 故 0 然 不 非 可 爲 斷 深 接 ,深 滅 引 眾 其

12

相 , 而 日 是名 也 0

0

,

自

0

13 地 無 於 有 深 定 義 法 趣 四 字,通 能 領 會 貫一 切 0 會 得 此 義 , 頭 頭 是 道 。薦 得 少許 , 活 潑潑

15 14 因 相 爲 即 性 無 有 體 定 之 法 用 , , 有 所 體 以 不 必 有 可 執 用 有 0 性 , 不 相 可 執 如 無 , 0 相 必 何 須 可 離 滅 相 0 反 則 照 知 欲 , 庶 見本 幾 性 證 入 , 也 必 應 0 離名

絕 相 , 破 其 我 見 0 我 見 不 除 , 便 生 分 别 ら い , 而 起 念 即 著 相 矣 0

16 17 體 軌 我 會 持 見 戒 念 是 Ü 懺 性 無 悔 始 , 、布 與 病 諸 根 施 眾生 , 筝 必 , 本 應 求 是 依 消 業 佛 體 障 所 説 , , 開 法 且 發本 體 , 本 返 空寂 智 觀 0 内 令信 照 0 然 ,息 心增長 後 攀緣 感應 , 神 妄 解 速 想 行 成 0 , 成 遵 就 就 依 0 儀 自

18 持 此 義 以 爲 人 , 則 能 胸襟曠 達 , 不惹煩惱 , 而 得 自在 0 亦 知 謹 三言惧 行 , 不 · 錯

因 果 , 而 無 罣 礙 矣

易

紜

七八

19 持 往 此 復 義 以處 ,安危苦樂 世 , 則 ,隨遇 知 萬 事皆空 , 任 他 **風浪起** ,與 八我何 干。 亦 知 人情 世態 ,紛

)而安。

20 持 用 條 理 此 , 處處皆是佛法也。 義 秩 然 以 當大任、作大事,以不著 , 頭 頭 是 道 0 世出 一世法 , — 相 切盡攝 故 ,事 來 ,事事奉持 即 應 0 Ü 神 , 時時皆修 泰 然 , 不 , 在 爲 所 在受 動

,

六一、總示名持 示能斷之名

佛告須菩提 。 是經名為金剛般若波羅蜜 0

六二、示持經之法

以是名字。汝當奉持

1

此是令人,顧名思義,因名會體。要知

經義,皆是「應無所住」

0

所以急當斷

除 我見, 則 煩惱障除。而業障、報障,亦隨之而皆除矣。三障消除, 則法、

報、應 ,三身圓現 0

2 著,便當機立斷,堅持不懈。至誠懇切,求三實哀憐攝受 必須將「不住六塵生心」,放在心中,時時觀照起心動念。倘於六塵少有觸 ,放光加被 ,助我之

3 斷 吾人修行 , 堅持 念佛不得力,亦全由未在此中用功也。 不解 , 必 ,降伏習氣。庶幾有一心不亂之可能,而往生極樂,徑登不退 須 於一 切染緣,所謂六塵者,依此經能斷、奉持二義 ,當機立 ,

六三、詳明所以 總標 不難也

力

0

#### 所以者何 0

1 ` 持  $\neg$ 所 之 法 以 者 0 皆是 何 ے **之説明** 四 字 , , 標詞 以是名字,汝當奉持』之所以 使人注意也。下(六 四一六九節) 然 0 經文 ,皆是開示修

- 入 〇
- 2 此 句 中 -含有 三義 • (1) 如 何 而 斷 0  $\widehat{2}$ 從 何 斷 起 0  $\widehat{3}$ 因 何 須 斷 0
- 3 不 能 如 斷 何 而 所 斷 謂 斷 0 者 斷 者 破 , 之 斷 而 我 己 見 也 0 我 見是妄想之別名 0 妄 想原是真 ジ 所 變 , 本

0

,

0

4 見 云 到 何 宇 能 宙 破 人 , 生之事實員 開 解 而 己 0 斷 相 我 而 己 見 0 , 幷 無 別法 , 唯 在 徹 底 明 理 0 亦 即 徹 底 開 解

,

而

5 眾 執 生處 之 處 何 執 益 著 , 由 其 不 知 四 大五 蘊 , 以 及一 切 法皆是緣 生 , 如 幻 如 化 0 云 何 可

,

執

0

- 6 若 汝 八當 能 奉 於 持 切 法 0 不 執 , 則 我 見自 化 0 此 真破 見惑之金 剛 也 0 故 日 , 以 是 名字
- 7 界 從 爲 何 佛 斷 敎 起 化 L\_\_\_ 之 0 境 應 0 知 三十二 其 則 非 相 , , 而 爲 離 佛 名 所 字 現 相 之 0 身 知 其 0 皆 無 不 所 可 説 執 , 而 , 其 離 言 餘 可 説 知 相 矣 0 0 大 千 世
- 9 8 自 因 己 何 所 須 修 斷 之 法 0 ` 所 倘 爲 不 之 如是 事 觀 , 照 以 及 , 斷 依 除我 報 ` 見 正 報 , 等等 便不能 , 皆當 明 ジ 見 奉 性 此 義 0 以 爲 觀 照 0

六 四 ` 別 詳 示會歸 性體 示 應 離名字 相 持

### 。佛說般若波羅蜜。則非般若波羅蜜 0

1 般若」也。使修般若而未離名字相,則爲四相具足之凡夫也。 『則. 非 ,令離相,所以會性也。成佛由於修般若,而 不知實由修「般若則非

2 説 性 「佛」之一 者,乃指般若則非般若。即名字以離名字也。明其雖不壞相,仍應會歸於 稱,乃性 相全彰之名。非同「如來」,但屬性德之稱 。今日 『佛

3 般若 無上之法,尚應離名字相,何況其他一切法 0

0

4 不取法相,以修持一切法,則法法莫非般若。乃爲 『般若波羅蜜』 0

六五、示應離言説相持

須菩提 。於意云何。如來有所說法不。須菩提白佛言。世尊 如來無所

說

- 1 有 所 説 法 否 \_ , 意 謂 Ü 中 存有 所 説之 般若 波羅 蜜 法 相 否 ?
- 2 來說 如 來』 • 意 是 在 性 德 明 此 之 稱 0 性 體 空寂 , 豈 一有 所説 之 法 相 耶 0 不 曰 佛 説 而 日 如

0

- 3 此 -無所 0 説 者 , 無 其 沂 説 也 , 非 謂 無説 0 無所 行 無所得」 等 句 , 意 同
- 4 性 體 自 證 , 名 爲 如 來 0 如 來 即是 證 得 平 筝 性 體 , 理 智 如 , 能 所 如
- 5 説 如 來 塵説 所説 , , 皆是真 實無言說之相 如 自 性 中自 0 尚 在流 無説 出 相 0 ,安有所説之法 初 人未起心 動 念 0 相 雖 耶 終 0 日 故 説 日 ` 熾 -如 然 來 説 無 所 刹
- 6 離 須 知 此 兩 節 經 文 義 趣 , 世尊實令奉持者離念也。念不 離 , 則 名言之 相 終 不 能

説

- 7 字 相 起 信 , 離 論 N'S W 云: 緣 相 0 畢 若 竟 離 平 Ü 筝 念 , , 乃 則 無 至 唯 \_ 是 切 境界之 一心 , 故 相 名 0 真 又 如 云: 0 離 言説 相 , 離 名
- 8 離 Signal Control 緣 相 , 即 是離 念 。「緣」 指攀缘 0 心緣 , 即是 起 ジ 動 念 0 ジ 若 動 念 , 必 有

所 攀 緣 , 便 落 於 名 字 相 矣

0

9

從 本 起 以 信 來 論 , W 非 又 色 云 : 非 Silver Silver 當 , 非 知 智 染 法 非 淨 識 法 , 非 , 皆 有 悉 非 無 相 待 , 畢 , 竟 無 有 不 自 可 説 相 相 可 説 0 而 0 是 有 言 故 説 者 切 法 , 當 ,

知 如 來 善 巧 方 便 , 假 以 言 説 , 引 導 眾 生 0 其旨 趣 者 , 皆 爲 離 念 , 歸 於 真 如 0

念 \_ 切 法 , 令 N) 生 滅 , 不 入實 智 故 0 此 節 論 文 , 正 此 處 之 注 腳 也 0

10 ` 有 而 非 實 識 無 ` , 非 當 有 體 ` 皆 非 空 無 0 L\_\_\_ , 此 三句 , 總 謂 切 諸 法 , 不 過 彼 此 對 待 相

形

,

雖

似

以

11 當 知 般 若 , 亦 是 與 彼 諸 法 相 形 0 名 爲 般 若 耳 , 安 可 執 著 名 字 相 0 之

切 眾 生 , 從 本以 來 , 不 了 達 十 法 界 理 事 , 唯 真 如 , 同 體 平 等 0 念 念 相

續 , 未 曾 離 念 , 謂 之 無 始 無 明 0

13

12

`

前

云

明

了

無

有

定

法

,

是

清

我

見

之

源

0

今

云

破

除

攀緣

妄想

,

是

截

我

見

流

14 今 欲 返 本 還 源 , 故 必 須 從 根 本 解 決 , 以 斷 其 念 0 難 哉 ` 難 哉 0 因 其 難 也 , 故

佛 爲 説 種 種 方 便 法 門 , 令其 隨 順 得 λ 0

15 諸 眾 起 信 生 筝 論  $\bigvee$ , 云 云 何 隨 當 順 而 知 能 得 切 法  $\lambda$ 0 不 答 可 説 日 不 , 若 可 知 念 故 切 , 法 名 爲 , 雖 真 説 如 , 0 無 問 有 日 能 , 若 説 可 如 説 是 義 0 雖 ,

, 無 有 能 念 可念 ,是名 隨 順 0 若 離 於念,名爲得 入。

16 Ü 雖 無 法 , 而 法 從 Ü 生 0 因 諸 法 如 , 故 不可 説 0 因 真 Ü 無 念 , 故 不 念 0

名爲真如也。

17 念 期 是 自 業 性 識 本 , 自 性 清 體 淨 幷 無 是 事 0 此 明 雖 業 識 紛 動 , 而 性 淨 自 若 0 能 大 師 云 何

18 相 當 續 知 念 嶞 之 滅 爲 隨 物 起 , 當處 , 弁 無實物 起 , 當處滅 **,猶之空花** , 刹 那 , 不停 幻有 0 無實 病 在 0 前 故 念滅 曰: \_ 不 , 後 念 怕 念起 又 起 , , 念 只 怕 念

是淨 佛 歸 源 , 念 亦 無 是 0 \_ 换 轉 路 换 , 個 方 \_\_ 清 個 便 淨念 念 有 頭 3 , 0 門 以 而 0 治 念 念佛 佛 向來染濁 更 視 法 作 , 之念。一 觀 尤。 親 爲斷 切 0 念方便之方 蓋 心念之 作 觀 , , 又 可 便 是 説 0 以 是 智念 不 純 念 一之念, 他 念 念 佛 而 治 則 念

19

覺

遲

本 佛 切 來 者 無 仗 覺 彌 念 也 陀 也 , 悲 阿 0 願 彌 故 力 曰 陀 , 佛 , 接 更 , 引 是 親 往 無 切 生 量 0 , 念佛 覺 便 0 同 念念是 功 阿 夫 鞞 , 跋 雖 佛 致 未 , , 能 即 即 念 做 是圓 念是 到 念 初 覺 而 住 無 0 地 覺 念 位 者 0 0 但 , 如 覺 能 修 其 他 行 本 法 願 真 性 ,

20

向

來

雜

亂

之

念

上

,

方

能

謂

之真切

0

我 等幸 聞 此 法 豈可 蹉跎 ,交臂失之。 ,其爲方便之方便,更 然行願真切 , 必 須一心在念佛求生 ~何待言 0

22 香 所 以 念 味 佛 ` 人 觸 , ` 於 法 生 斷 じ し 念 。這 層 ,縱令未易辨 雨句務必要做 到 。而 到 0 念佛 不應住色生心 真實 、功夫 , 真 ,不應 實 受 用 住 聲、 , 如

是 ` 如 是 0

23 或 妄 Ü 想是 淨 之 作 念 眾 用 上 生 0 , 久 不 無 久自 過 始 錯 來之病 然 用 無念 了 , 所 根 ,便是平等性 , 以成 萬 不 病 可 0 強 只要依 制 智 0 , 如 照 妙 其強 佛 觀察智矣 法 制 , ,反 將 其 0 傷元 轉 换 氣 過 0 來 因 , 妄 歸 (想是本 到 智念

24 今 本 是 日 一真 斷 除 法 , 界 是 0 除 本 其 無人我差別 病 , 非 除其 , 法 則 0 萬念冰消 斷妄歸真 0 , 便 恍 然大 覺 , 了 達萬 法 如 ,

25 實 無 必 點 須 , 塵 多讀 不 爲 0 所 則 大 慧光 迷 乘 0 , 開 知 親 矣 近善知 0 切 縱 法 有 唯 識 念 ジ , 頭 , 指 , ら い 示修學門徑 外 亦 無 極 微 法 薄 0 此 0 0 是遣 然 首先 後 乃能 湯塵境 要 明瞭六塵等 斷 之 之 方便 0 , 境 漸 , 漸 唯 乃 虚 能 無 胸

26 開 智 慧是轉 凡入聖之 樞 紐 0 經 云 , 以是名字奉持 0 一名字 是金 上剛般

後

分極

細

無明

而

成

佛

果

也 0 0 離 故 念 此 即 經 是 所 明義 斷 無 趣 明 ,皆是開其金剛 0 無 明 分 分 斷 ,法身分分證。等覺菩薩 智也。 離 名字、 離言説 ,復 離 用 Ü 此 緣 法 離 , 斷最 念是

27 慧 總 方 便 0 而言之, 更須破除攀緣心想, 此 兩 節 經 旨 , 以截斷妄念之流 即 是 先 須 了 徹 。此是能斷 無 有 定 法 , 0 以 作觀 清妄念之源 、念佛 ,乃能 此 是 斷之 智

28 即是一生究竟圓滿也 『奉持 , 即是念念不忘佛説。念念不違如來。 即是 心念佛也。 求生淨土 ,

六六、不壞假名 示不著境界相持

須菩提 0 於意云何。三千大千世界所有微塵 0 是為多不。須菩提言

多 。

世尊

1 凡一 切法,皆有差別之相。 就其差別,安立名字。相是幻有,名是假名。 《老

4 縛,是爲「不著」。 不可著相 離 六七、正示 也。

2 體不變,相常變。體是本,相是末。不應捨本逐末,迷相忘體,故不應著也。 與不著,乍看似同,細審不同。各不相涉曰「離」。於顯用時而不爲其所

子》云:「名可名,非常名。」

3 修行人先應證體。體明必須達用,故不可壞相。雖達用,終應會歸於體,故又

體會得但是塵多,便知「大千世界」,有即非有。依正二報,自不執著了。

不著微細相

## 須菩提。諸微塵如來說非微塵。是名微塵。

1 此意比前問意更進。不但世界,幷且『微塵』 非微塵,微塵亦是假相假名。

析空觀也。大乘人惟就性體上觀察,知無論大相小相,皆是緣生幻有,當下即 《楞嚴》云:「汝觀地性,粗爲大地 ,細爲微塵,至鄰虚塵。」此是敎小乘人

空 0

3 、本非實體,故曰 非 0 不無幻相,故曰 『是名』 0

六八、不著廣大相

### 如來說世界非世界。是名世界

1 知「微塵非微塵」, 則 『世界非世界』,不言可知也。

2、合此二節經文觀之,是令修持般若者,無論何種境界,大相小相,皆應不壞

不著。

六九、示不著身相持

說三十二相即是非相。是名三十二相 須菩提。於意云何。可以三十二相見如來不。不也。世尊。何以故。如來

1 著 如 來性體 一切相 顧現應身之相,教化大千世界。爲眾生開 ,而自見本性耳。眾生自性,與佛同體,所謂一眞法界是 此實藏,皆令迴光反照 也。 ,不

2 若能自見本性 , 便是得見如來。若著於相,則所見乃是應身之相,非法身之

體,何能謂之『見如來』也。

3 4 三十二相八十種好,是應化身所現。若佛報身,則不止此數。所謂身有無量 三十二相,亦是緣生,當體即空,有即非有。故曰即是非相,是名三十二 相。

5 可於般若要旨,渙然洞然也。下明其義 此「大千世界、三十二相」兩節,合而觀之,妙義無窮。果能於此悉心體會, 0

相

,相有無量好也。

6 眾 出 約眾生 生 輪 取 迴。應身是法身如來所現 著此應身之相 以明。世界終爲塵境 ,便不能見性矣 ,取著則心不清淨,心不淨則土不淨,豈能了生死 之相 ,爲眾説法,欲令眾生,皆證本具法身。倘

0

7 外 約 因 因 果 果 以 ,因果即是緣會。緣生故是幻有,幻有故是假名。有因必有果 明。大千世界爲眾生同業所感。三十二相是世尊多劫薰成。此二皆不 ,言是

名

,

因

,

而

有

, 不

逃

爲 令眾 生 燣 然 於 果 雖 性 空 相 ,絲毫 不爽 可 也

8 非 約 空 有 空 有 日 非 非 同 有 時 日 是 幷 而 有 具 , 是令二邊皆不可著 宣非同時幷具。依 以 明 0 説 非 二字 0 近正如是 身 ,是 Ü 世界 令不著有 ,其餘可 ,皆爲 。説 知 緣 矣 生 一「是」字,是 。二邊 , 別 無 不著 實法 0 乃 令 故 斷除 ·不著 有 即

妄念之

極

致

0

10 9 須 不 生 耳 約 凡 夫 知 滅 0 究 0 身 竟 故 ,妄念變現之 0 依 説 。 ど 義 而凡夫不知 正 世界 「非」,明其本來無生。既無所謂生,則亦無所謂 以 明 報 一,本 0 , 世尊説此二節,是令眾生徹底領 唯是因緣聚合之相。經謂『是名』, ,迷爲實有生滅,隨之妄念紛起。是故 虚 無 (生滅 相 ,妄念強立之名言。經云『是名』,如是 。而 見有 生滅 相,安立生滅名者 悟言語道 明 其假 世尊説 斷 ,無 滅 , 心 名爲 0 行處滅 爲 他 則 生 ` 可 諸 0 如是 實是 憐 法 ,實未嘗 本 之 憫 , 此 癡 不生 性 者 體 迷 0

若 可 即非 説 離 於念,身心 ,幷起念之非亦非。經云『則非』 如 此 則 泯一 世界之名字言説 切 相 而入真實體 , 。真如 尚 且無存。 性體 ,如是、如是。此「則非」之究竟了 , 從 那 有生滅之名字 本 以來,平等 , 又 如 如 那 0 總 有 之起 生 滅

11

是名」之究竟了義

義。

12 ` 須 知 但 遮 無 照 ,但 泯 無 存 , 便 非 了 義 0 遮 中 有 照 , 泯 中 寓 存 ,方 是 究 竟 了 義 0

13 ` 學 人最 初宜 用遣蕩 功 夫 , 以 除 其舊染 之污 ,使 此 Ü 漸得清 淨 , 乃 有見 性 之 望 0

14 但 用 此 功 , 防墮偏 空 0 故 須 圓 融 , 性 相 圓 融 , 無 礙 自 在 0 言「是 名 」而言 言

非」又言「 非 者 ,是 是 明 名 幻 有 \_\_\_ ,是 不 ·離真 明 真 空 空 , 相 不 妨 非 性 幻 有 而 不 , 性 融 非 0 故 相 雖不 不 彰 壞 0 故 相 雖 , 亦 不 著相 不 可 著 , 亦 相 不 0 應

壞相。而後乃爲無礙而圓融。

15 以 便 上 非 是 真 不 解 壞 , 假 如 名 何 , 能 會歸 行。 性 雖 體 勤 , 苦學佛,必 ( 六 四 一六九 不能得大受用 節)最 **料**最 , 甚 要之義。 至走 若 入 歧 不 途 明 而 此 義 不 自 ,

當 痕 跡 知 般 0 本 若 ,是 是 把 不 人 人 住 本具之 ` 取 不得 智, 的 即 0 所 是清淨 謂 ジ ジ 月狐 0 此 清 圓 , 淨 光 Ü 吞萬 , 住 象 處 無 方 0 所 圓 , 覺 用 時 經 無

16

知

0

反

之

,

則

日

千里

,受

用無盡也

云:「有照有覺,俱名障礙。」

17 佛 其 説 至 向 般 名言 若 , 中 本 - 覓般 令 人 若 依 0 文 故 字、 特於「奉持」之所以時 起 觀 熈 證 實 相 0 但 , 恐 日 人 存有 般若 照 則 八非般若 覺 之 智 \_ 0 其 0 下 如 此

説 ,直使奉持者心中不留一字,不沾跡相。真是快刀 斬亂麻手段。 即此 便是

金 剛 般 若 0

18 即一 世 法 切法 ,究竟達其本末邊際,謂之『波羅蜜』。 , 離一 切 相。 復能離一切相,行一切法。果能如是奉持,方於 世出

19 般若無言無説,境智一如,非實有一法。而法法皆般若之意,以 明諸法一如。

莫非般若。所謂「坐微塵裏轉大法輪,於一毫端建實王剎」。「盡十方世界是 若悟得細而微塵、大而世界,緣生無性 ,當體即空,皆是假名。則塵塵 刹 刹

自己光明 〔〕。又曰,「山河及大地全露法王身」。皆境智一如之義

覺 「三十二相」一節,是明般若無智無得。「般若非般若」 性 圓 明 ,無能覺,無所覺。清淨心中,不可有境界相也。總示當即相離相 ,正顯般若 正 智 , ,

以奉持而已。

21

20

七十、結顯持福 約命施校

須菩提。若有善男子。善女人。以恆河沙等身命布施。

1 寶施,是外財。今以身命施,是爲内財。重於外財遠矣。

2 如,其福德之多也何如。然施相未忘,仍屬有漏,不出三界也。 以恆河沙等身命布施』, 可知其生生世世,常以身命布施。其爲難能也何

七一、明持福多

# 若復有人。於此經中。乃至受持四句偈等。為他人說。其福甚多

1 信 知 『受持四句偈』 斷妄念而 。 (五四節),因解慧增長。皆以寶施校勝 捨生死 ,勝過恆河身命布施,此何理也。前(三六節),因甫生淨 根本。其功行視前更爲入裏 。 此 , 故 則解義更深,已開 以 内財校勝也。 金剛 智 ,

2 依 不知持說 然是苦惱凡夫也。 此 經 , 金 剛 智便無從開。雖多劫捨身命布施 ,而 仍未能脱生死輪 迴

### 七二、成就解慧 當機讚勸 標領解

#### 爾時須菩提 。聞說是經 。深解義趣 涕淚悲泣 。而白佛言

- 1 解 行 從來不能分開 , 故 日幷 進。 其必行到 ,方能 解 到 0 必 解圓 , 而 後 行 圓
- 2 修 觀 行不外三慧 便 不能深解 , 0 開說 故說解便攝有 此 經,便是聞慧 行 0 『深解』便是思慧修慧 0 若 不思 惟

修

- 3 -深解義趣』 , 即是深領會得上文所説「當云何生信 , 當云何奉持」之所 以然
- 4 説 一深解 , 不 止攝信 攝修 , **幷證亦攝在内矣。** 信 解 ` 行、 證 , 其實乃是
- 5 此 成 就 解慧經文,乃是開 經以來之歸結處 0 師 資問答 , 目 的 無非望聞 法 者 能
- 6 經初 (三—八節) ,彼時長老 即 從座起』 ,  $\neg$ 願樂欲聞』 , 何等歡欣踴躍 0

開

深

解

而

己

0

而

四

,

四

而一也。

也

此 時 聞 欲 所 聞 , 且 復 深 解 0 真 乃 希 有 之 幸 , 此 所 以 喜 極 而 悲 也 0

7 深 解 與 最 初 之 諦 聽 相 應 0 若 不 諦 聽 , 斷 難 深 解 0 故 聞 説 是 經 之 聞 , 非

泛

泛

之

聞

,

沂

謂

聞

慧

是

也

8 襌 世 衣 缽 宗 , 尤 以 六 難 後 袓 Ż 能 , 尚 難 師 爲 0 , 萬 聞 獵 人 人 羈 修 應 道 無 絆 十 所 , 成 餘 住 年 就 , 而 不 0 過 此 生 其 正 ` 佛 Ü \_ 袓 而 加 , 己 被 而 得 , , 磨 原 頓 因 煉 悟 在 其 0 此 古 金 剛 今 0 慧 無 第 劍 耳 0 人 若 0 在 傳 末 授

9 聞 但 經 亦 實 不 信 可 因 , 塵 難 境 自 皆 阻 虚 0 佛 , 不 説 爲 後 所 五 縳 百 歳 , 持 便 戒 入 般 修 若 福 之 , 門 能 0 生 信 1 , 便 能 念 相 應 0 果 能

10 云 趣 義 向 者 0 即 , 下 義 文 理 沂 0 説 觀 門 信 行 ら い 門 清 , 淨 若 , 伏 則 若 生 斷 實 之真 相 實義 是 也 是 0 也 0  $\neg$ 趣 ے 者 , 歸 趣 , 亦

12 11 豈 長 長 老 老 可 是 輕 向 世 視 世 尊 尊 , 之 更 垂 豈 + 涕 大 可 泣 弟 不 而 子 悉 道 ジ , , 體 乃 便 會 因 是 聞 O 向 解 遍 此 法 經 界 , 盡 至 未 於 來 悲 泣 切 0 眾 可 生 見 垂 此 涕 經 泣 真 是 而 道 難 遭 也 難 0 意 遇 在 ,

警 靈 策 0 求 生 切 淨 眾 土 牛 願 , S. 當 , 速 即 發 是 無 無 Ł 上菩 菩 提 提 Ü Ü , 0 奉 大 持 勢至 般 若 圓 智 , 方 抉 爲 擇 紹 , 隆 即 佛 是 無 種 上 , 般 方 若 爲 法 不 門 負 己 0

13 總 之 ,長老之喜,爲 眾 生喜 0 長 老之感 , 爲眾 生感 0 其 慚 愧 往 昔 , 悲 泣 陳

七三、陳讚慶

,皆爲激發眾生

有 0 世尊 0 佛說如是甚深經典 0 我從昔來所得慧眼 0 未曾得聞如是之

**經** 。

希

1 則  $\neg$ 深 希 解真 有 育義 兩 見 趣 0 語 , 慶 同 快萬 意 則 分 不 , 同 故 0 讚 前 希 因 有。此 乍 悟 , 二字 如 人 忽睹 ,不止讚 難得 之實 佛 , , 兼 及 故 讚 讚 法 希 , 有 亦 有 今

自慶之意。

2 行之中道第一 甚深經 典 義 , 0 此 是第 經 所 一義 説 ,是佛 **水空義** 法 0 是 根 '令信解受持者成佛之義。且 本 義 ,是究竟了 義 0 是 大 智 大 悲 ` 大 ·,含 願 大

義無窮,其深無底,故曰「甚深」

0

3

長老如是自陳

**,意在開示大眾** 

,

如是甚深經

典

,

切

不可執著文字,切

不

可

向外

九六

馳 求 0 當攝 六根 ,返 照自性 (淨 念相 繼 0 乃得開 見 地 ,了 解 經中甚 深 義 趣 0

4 之學道 , 淺 深 次 第 , 絲 毫 勉 強 不得 0 時節 因 緣 , 亦 絲 毫 勉 強 不得 0 發 大 悲 ジ

者 , 亦 復 性 急 不 得 , 以 機 教 必 須 相 扣 故 0

5 可 見 看 經 聞 法 , 必 應 將往 一昔成 見 , 掃 而 空 , 始 有契入之望。一 有成見 , 便 障

道

眼

0

七 四 ` 勸信解 約 現 前 勸 明 成 就

世尊 有功 德 0 若復有人得聞是經 0 0 信心清淨 0 則生實相 0 當 知是人。 成就第 希

1 清 淨 即 是 無 相 , 如前 以不住六塵生心 ,爲 清淨 Ü 0 正 明 住 塵 即是著 相 , 少著 相

便 非 清 淨 矣 0

2 信」字 信 Ü 清 , 淨 而 ے , 解 謂 、行 由 信 證 此 文字 幷攝在 般若 , 内 起 0 觀 煕 般 若 , 而 得一心 清淨 0 雖 只 説

3 果 觀 , 慧 亦 , 復 即 是奉 不 著 0 持 但驀直 金 剛 般 如 若 法 ,離名字言説,不著一 行去,一 念不 起 , 果能 切 斷 微 得 細 廣 分虚 大境界 妄 相 想 , 幷 , 清 希 望 淨 勝

4 便  $\neg$ 實 相 • 是 便是證得一分法 性 體之別名。性是 , 而 本具 如住 , 無 生 轉 不 生 0 今言 -生 者 , 現前 之義

身

登

,

凡

成

聖

矣

0

0

現

一 分

0

與 前生清淨 心意同 · 始覺也,無以名之 ),假 名 日生上耳 0

5 信 心清淨』 , 便 是實相 現前。 因其信成就 , 便 心清淨 0 而 清淨 ら い 也 實 相

也

,皆是本性

。 此

顯生即無生義

0

6 者 所謂證得 亦他人云然 ,亦是 。是人心中 假名 0 實無所證 初 不 自 , 以 無所得 爲信成就 也。 , 初 不 但 不自以爲 此 也 所 心清淨 謂 信 何 ジ 以故 清 淨

7  $\neg$ 第 希有 \_\_ 。「第 <u>.</u> \_ 即是 正 等 ,言其 既 正 覺 , 復 平 筝 也。「希 有 者 正

少有一絲

影子在

,

便是法

相

,

便是

取

著

0

8 覺也 福 德 與 能 功 德 以 正 , 修功德而著相 同 法 乎、 自覺 異乎? ,故 ?福 日 希 德 有 感果 功德成爲福德 0 功德』 報 , 功 者, 德 顯 修福 體 功 指 用 德 修 0 福 功 不著 德 , 德 多 指 就 有 性 則 德 爲 德 , 即是 功 德

功德

毎

就

無爲言

0

,

則

0

而

相

,

福

- 9 念 相 應 ,謂 其一念而 與 自性清淨心相 應。相應 之義 便 是證 。 淨宗之一 相
- 應 是 指 與 彌 陀 之 Ü 願 解 行 相 應。如是求 生淨土 , 決 定 得 生 0
- 10 生 清 淨 NO S 之 人 , 雖 未 成 佛 ,卻已成 就成佛之法 0 即 離 根 塵 識 虚 相 , 生 清 淨 Ü

實

相

0

- 11 佛 由 之 實 可 信 能 故 , 而 能 離 虚 顯實 , — 念相 應 ,其 功 7.德已成 就 第一 希 有 之菩薩 , 有 成
- 12 修 信 誻 爲 ` 明 如 λ 何 其 道 成 義 之 忍 門 趣 , 0 0 首 故 學 當 吾 佛 人 \_ \_ 必 闡 當首 信 得 入 此 具信 之。 經 , Ü 然 對 0 後 經 此 方爲 中 經全部 所 實信 説 之 ,是 如 , 乃 何 以 能 生 生信 開 信 解 ` ` 修 如 開 證 何 解 也 開 0 解 ` 進 ` 修 如 何進 成
- 13 信 當 可 解 類 知 推 行 證 即 0 言之 主 切 伴 , , 之主 若 以 切 信 ,也是 即 爲 主 任 , 一是 則 任一 而 切 皆 非 , 歸 獨 非 信 是 0 0 專 若 以解 0 爲 主 華 , 嚴 則 明 切 皆 此 義 歸 解 0 故 0 餘 約
- 15 14 閳 融 無 法 當 礙 Ž 深 佛 會 法 其 矣 用 0 意 信 之 所 解 在 0 行 若 證 執 著名言 四 事 , , 無 死 在 不 句 關 下 緊 , 要 爲 , 學 而 佛 信 之 解 大 尤 忌 爲 最 , 亦 要 也 非 0 圓
- 大 論 卷 £ + 云: 於無生滅諸 法 實 相 中 , 信 受 通達 , 無 礙 不 退 , 名 無 生

謂 忍 八地 證無 大論》卷七十三云:「得無生法忍菩薩 **灬生忍** ° 仁王經》 則在七、八、九地 0 ,是名 故言初 阿鞞 化註證者 跋 致 ° ,是分證 華嚴

地 等證 觀 經 者 疏 , 是 日 圓 證 0

16 住 ,見地 相等。又可見見地不圓者,必至登地乃圓。是以十地菩薩 ·· 無 、生忍 ,是初 地 初 住 , \_ \_\_\_ 地住並 説者,可 見別 初 ,始終不離 地 , 圓 初

七五、 明實相 念佛

#### 世尊 。是實相者則是非相 。是故如來說名實相

1 相 此 節 0 經 正是説明其所説的是性,而不是説相。假名爲實相,意謂「性」不同 文,是解釋實相 , 以及 何以名爲實相之義。 『是實 相』,  $\neg$ 則 是 非

相」之虚妄,所以名之曰『實相』 0

須知佛經中,一言一名,無不善巧,能使人藉此名言,可以從此面達彼面

, 不

2

致 取 著 面 0 性 本 非 相 , 而 能 現 起 切 相 , 空 而 不 空 , 此 性 之 所 以 爲真

經 文 \_ 是 故 如 來 説 名 實 相 句 , 正 顈 此 義 0

3 藏 相 真 而 實 非 義 相 0 , 故 色 即 日 是  $\neg$ 如 空 來 0 説 非 相 而 0 相 , 空 即 是 色 0 相 即 非 相 , 非 相 即 相 , 正 是 如 來

느

4 寂 佛 經 0 中 故 常 復 名 云 性 , 體 性 體 爲 空 實 寂 相 0 因 防 0 實 人 是 誤 真 會 實 性 體 有 之 , 非 空 空 Ц\_\_\_ 無 爲 也 空 0 無 相 是 , 性 熾 然 體 之 顯 現 寂 , 非 爲 枯 寂 枯

也

6 5 古 其 説 胡 名 德 爲 説 來 實 胡 實 現 相 , , 漢 爲 , 來 顯 漢 其 無 妙 現 相 湛 無 , 雖 總 不 持 寂 相 而 , 常 常 0 照 此 恆 説 也 不 變 甚 0 妙 , 雖 , 空 極 爲 而 簡 非 無 明 也 0 性 0 體 説 本 名 爲 不 是 相 相 , 故 , 顯 日

之 無 真 相 實 0 雖 相 狀 不 是 0 相 相 不 , 相 而 俱 離 切 相 , 皆 如 來 緣 藏 起 之 而 真 生 實 , 相 故 狀 又 日 , , 無 如 是 不 ` 相 如 0 是 無 相 0 無 不 相 , Œ 性 業 體

7 受 當 苦 盈 知 佛 城 , 輪 之 殺 説 迴 人 不 法 盈 己 , 野 原 , 生 爲 , 亦 死 破 莫 眾 不 不 休 生 由 之 , 此 執 全 由 0 0 故 於 因 世 此 偏 尊 私 0 出 而 故 世 執 世 救 間 苦 所 因 執 , 以 首 多 而 須 煩 愈 破 匘 偏 此 私 ` 多 0 0 眾 鬥 爭 生 所 , 乃 以 造 至 殺

8 眾 定 法 生 所 以 , 偏 以 破 私 其 成 偏 執 執 , 之 無 病 他 根 , 由 0 其 智 法 慧 字 短 淺 , 诵 , 攝 不 世 知 是 出 世 偏 間 , 不 \_ 切 知 是 法 執 0 0 佛 日 無 有

9 學 愈 病 佛 圓 耳 必 0 0 執 觀 要 如 深 是 修 觀 展 , 而 轉 , 後 以 修 見 觀 習 理 照 , 深 員 智 融 0 慧 觀 之 即 佛 圓 展 理 , 轉 而 , 增 便 後 明 能 見 0 轉 理 於 圓 其 不 向 0 知 見 來 不 理 所 覺 深 有 間 則 之 , 觀 觀 執 愈 念 情 深 , 獑 以 , 化 化 見 其 理 , 妄 圓 偏 念 執 則 潛 觀 之

10 多 此 但 讀 矣 修 各 大 種 乘 功 , 行 以 , 廣 皆 聞 得 見 自 0 在 靜 一受用 意覺 0 照 對 , 領 切 會精 世 法 微 , 0 皆 定 得 慧 進 在 退 其 裕 中 如 矣 0 0 轉 果 凡 能 λ 聖 如 是 , 基 , 於 不

消

0

遣

斷

念

,

妙

用

在

此

11 清 深 深 夜 觀 平 照 日 盽 則 , 受 向 用 自 無 ら い 窮 中 觀 照 0 對 境 隨 緣 時 , 向 切 法 上 觀 煕 0 依 此 所 説 義 ,

0

12 學 領 會 人 得 欲 Ü 見 中 實 少 相 有 , 相 當 不 靜 相 Ü 的 於 影 子 , 切 便 皆 非 非 實 相 上 矣 領 0 會 修 0 行 若 用 領 功 會得 下 手 實 處 相 , 便 即 是 是 非 須 於 相 未 , 起 便

13 當 知 念 頭 不 起 則 己 0 起 則 非 之 , 便 是 離 念之 快 刀 利 斧 也 0 豈 非 最 妙 觀 門 0

N)

動

念

胩

,

精

密

觀

照

六 無 不 度 萬 相 也 行 0 , Ü 中 若 如 無 法 其 精 事 進修行 ,不著 , 也 而 , 曾無芥蒂於其胸中。一 無 相 也 0 切 世 間 法 , 事 精 來 即 進 應 , 不 , 事 壞 也 過 便

14

休

0

雖

休

而

能

應

,

應

而

能

休。

所

謂提得

起

,

放

得

下

15 如 是 久 久 體 會 四 句 皆 離 之義 趣而 力 行 之 0 便 能 做 到 應時便是休 時 , 休 時 便

能

應 時 0 自 然 二邊 不著 , 四 句皆 離 , 此 又是最 妙 行 門 0 生最 高 享 受 , 如 是 ` 如

是。

外

無

法

0

故

可

就

諸

法

以

明

實

相

0

因

諸

法之實

相

,

即

是

性

故

0

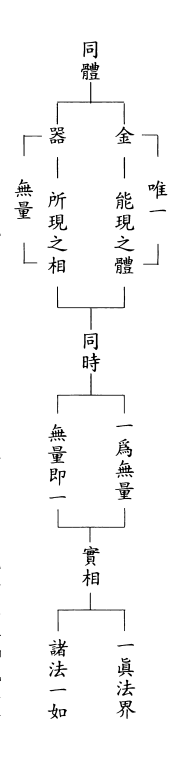
16 17 ` 若 佛 知 説 切 切 法 法 , , 實亦 但 是 非實 幻 相 ,非實而 而 無 實 體 實 0 0 體 便 唯 知 淨 Ü 切 , 法 故 相 日 即 非 萬 相 法 , 唯 非 ij, 相 而 相 0 矣 又 日 0 ら と

18 界 者 起 信 , 論 真 V 云:: 法界也。 因 + 不 法 知 界萬象森 法 界 故 羅 , , 不覺念起 而 真 如 則 而 是 有 無 也 明 0 即 0 遂 成 切 眾 同 體 生 之 0 意 0 法

生 若 知 , 以 得 及 山 切 河 法 大 之眞實 地 , 情 狀 與 況 無 , 情 莫 0 莫 不 空 不 皆 有 以 同 淨 時 ジ 0 爲 則 體 上 0 自十方 淨心之實相 諸 佛 , , 本是空有 下 至 切 同 眾

19

時,謂之一真法界,諸法一如。



20 不可 切 須 非 知一切 實者 説 0 何所用其分別哉 , — 法皆由心現 切法當體 ° 即空。此語乃破「執有」 0 切實者,一 切法儼然在望。此語是破「執 0 若知 空有同時 ,可見空有俱 無 0

若 因 執 約 故遣 究竟義徹 0 若. 無所執 底說 之。言遣則一 ,則無所遣。故「空有同 切遣。言不遣則一切 '時」亦 不 -可執 不遣。 , 須知 執 亦 應 凡言遣者 遣 0 ,

四 情 句 見」若 固 不 可 ,即說空有同時,亦未見其可也。 空 , 説 「空有同時」也可。即說 四句又何當不可 佛氏門中,一 法不立 0 若 其 ,亦一法不 未空 , 説

捨也。

22

21

七六、約當來勸 慶今勸後 自慶

0

- 『信解受持 語 ,明其不但能信能解 , 且 能解行並 進 而 不退也。
- 2 長老身 值 佛 世 , 闡 法證果 ,能解空義 0 此 所 以 自 慶 『不足爲 難 0 正 顯末 世之

十 分爲: 難 0

1

3 持。彼真難能可貴 末世眾 生 既 不遇 · 其根性必遠勝我,其鼓舞後學之心, 佛 , 甚 難得聞 、甚難信解受持者,而 拳拳極矣 竟得聞 、竟能信 0 解受

七七 廣勸

若當 來 世。 後五百歲 。其有衆生。 得聞是經 0 信解受持。是人則為第 希

有

1 已在第七個五百歲初 後 五 百 成。 , 則 指 經中凡言「後五百歲」,亦不定在第五 佛 入寂後 ,第五 個 五 百年 , 即 末法之初。 。 總明其是在末 今則三0二二,

卷三

法 時 代 而 己 0

2 楞 嚴 經 V 云 , 此 時 眾 生 , 鬥 諍 堅 固 , 入 道 甚 難 0 鬥諍 起 於 執 著 , 執 著 起 於分

别 , 分 别 起 於 我 見 0 而 佛 法 則 是 專 治 此 病 0

3 可 知 諍 今 日 欲 人 補 人 其 N. 障 , 深 挽 業 回 重 世 運 , 唯 有 宏揚 佛 知 法 0 以 去 其 正 是 時 對 症 良方 善 知 識 故 也 0

缺 0 於 此 深 經 , 不 但 受 持 難 ` 信 解 難 0 即 得 聞 亦 己 甚 難 0 倘 無 此 Ξ 難 者 , 非

久 植 善 根 , 定 爲 佛 遣 可 知 0 故 日 \_ 則 爲 第 \_ 希 有 0

5

4

鬥

堅

固

之

,

,

内

因

不

具

可

0

加

以

聖

遙

,

少

,

因

緣

兩

居 持 必 蒙 戒 末 諸 是 世 佛 斷 而 攝 絕 得 受 染 闡 緣 深 0 自 經 , 於 此 , 此 自 必 經 利 具 能 之 勝 基 生 因 信 0 , 修 方 ら い 福 能 是 以 得 此 發 遇 展 爲 勝 實 性 緣 德 , 0 闡 解 , 真實義 亦 便 利 能 他 生 也 之 信 開 功 也 解 , 0 持 自 戒 他 兩 修 利 福 0 ,

,

七 八、 釋顯其 故 正 顯 不 著 有

### 何以故 0 此 人無我相 人相衆生相壽者相

1 上言是人便是第一希有。何以便得如此,此下三節 , 正 釋明其所以 然 也 0

2 末 一常流 世 眾 生 , 信 , 必 L解受持. 宿 具般 也 从若根性 , 我法等執較薄 方能於濁惡世 中,得聞 此法 , 超

### 七 九、轉顯不著空

出

### 所以者何 。我相即是非相。人相衆生相壽者相 0 即是非相 0

1 我 本緣生幻 有 ,當其現 幻 相 時 , 即是 非 有 , 故 日 我 相 即是 非 相 Ċ 0 相

眼 見 切 空花 法 相 , , 花 皆是 處 即是 幻 相 空處 , 本 0 非真實 何 必 滅 0 花 正 明 而 其 别 「有 取 空 0 即是空」也 翳 淨 則 花 自 0 無 所 0 以 可 此 亦 離 如 0 是 譬 如 0 翳

2

眾

生

相

、壽者

相

,

即

是

非

相

,

理

亦

如

是

0

3 約 性 , 眞 法 界 , 本 無差 别 , 本來常 恆 0 那 有 我 人眾壽諸 相 0

4 約 相 , 五 蘊 本 空 生滅 , 我 、 人 相續 ` 眾 生 , 莫 非 五 蘊 假 合 , 本來皆空 0 所 謂壽者相 ,是

念念遷

流

,

刹

那

之

,

亦

即是

非

相

5 《楞嚴》 云:「 縱 滅一 切 見 九 開 覺 知 , 内 守 幽 閒 , 猶爲 法 塵分 別 影 事。」 其 病 在

一「守」字。 有 所守 , 即是 所 執 0 何 故 如是 , 見未 徹 底 故 0

6 今此人既 見 0 雖 萬 徹 象 見 紛 我 紜 人等相 , 而 胸 即是非 次 泰然 相 0 ,是能 慧徹三空,真是大根器 洞 明 一 切 相 有 即 非 者 有 0 也。 故 曰 故 能 -第 見 如 希 不

八十、結顯名諸佛

有』

0

## 何以故。離一切諸相。則名諸佛。

1 若能  $\neg$ 離 切 諸 相 ٺ , 便 證 法 身 0 故 日 -則 名 諸 佛 <u>\_</u> 0

2 ` 諸 分 證 佛 佛 有 0 \_ 説 共 有 , 四 十二 爲 十方 位 Ξ , 故 世 名 諸 佛 諸 0 佛 爲 初 0 住 以 上 , 極 果 以 前 , 名 分證覺 , 亦名

3 此 人 能 離 切 諸 相 , 是 已證得法 身 0 亦 即是 信 心清淨則生實相」 , 成

就

第

希

有

功德

4 所謂實相、諸佛,皆是假名,即皆不可執。故應一切非、一 切離,信 心方得清

八一、如來印闡 印

可

淨

0

佛告須菩提。如是如是。若復有人。 得聞是經。不驚不怖不畏。當知是

。甚為希有

1 於驚怖 不畏 天親論》曰:「驚 。一合 不肯修學故。」 論》 《疏》 ,謂懼此經典非正道行故。怖 觀之,則 《智者疏》 『不驚』 曰:一初聞經 即是信。 一不驚 ,謂 7 。次 不能斷疑故 不怖』 思義 即是解 不怖 。畏 · 後修行 ,謂 0 由

2 聞者當 知 ,法本無定 ,佛不欺人。何必驚怖疑畏,庶幾得有信解受持之望耳。

畏』

即是受持

0

八二、闡義 闡明觀行離相義 約般若明

### 何以故 。須菩提 。如來說第 波羅蜜非第 波羅蜜 。是名第 波羅蜜 0

1 日 第 非。 波羅 也 蜜』 0 性 , 指 體 雖 無相 般若言。 ,而  $\neg$ 切相 如 來説』, 皆緣 性 表是 起 ,此第一 約 性 而 波羅蜜亦是緣 説 0 性 體 空寂 性 離 而 相 起 , 故 0

故 日 『是名』 0 明 其 相 不 離 性 仍 應會歸於性 也。

2 般若 此節 之 故 稱「第 經義 7,深極 波羅 要極 蜜」者,因其爲諸度之母故 。 「第一波羅蜜」三句,正是説明「不驚」乃至「希有 0 諸度 因 有 般若 在 内 , 皆 稱 波 無

3 第一之名 羅 蜜 」。是諸度不能離般若,般 ,故 曰「是名」。皆明不可執著耳。 若亦不能 離諸度而 別有存在 0 雖 不 別 有 非

4 佛 說「非」,說「是名」。無非空其著相之病,並非壞其相 不 離 所 、六度 説 般 若 法 、 十 , ,無有一 法 法 願 皆 0 圓 日用尋常處世待人接物,一一無非 法能離般若。則菩薩道 , 皆可名第一。則般若之稱第 、菩薩行 \_\_ , 乃 五五 般若 德、三福 也。 是假名也。 由 是 可知 當由悟得 和 法 、三 法

5 若 於 般 若 義 趣 未 明 , 雖 讀 其 他 圓 融 經 論 , 既 未 在 口根本義 上用 功 , 其 見 地 何 7能徹

底 0 見 未 徹 底 , 又 何 能 圓 融 0

6 佛 微 密 所 觀 説 照 法 , , 本 精 進 來 用 法 功 法 皆 , 以 圓 去 0 其偏 學 者 執 必 當 之 凡 時 情 時 0 以 然 此 後 圓 自己 義 於於 之 自 圓 解 ら と , 上 庶 , 於 幾 可 開 切 法 0 上 ,

7 學 梁 佛 , 當 無 審 不 時 大 機 弘 佛 0 法 機 , 講 是 席 根 極 機 盛 , , 機 然 緣 不 也。 無取著文字相。故 所謂 時 者 , 達摩 如 南 東來 北 朝 , 時 乃 , 北 不 立 魏 文 南

字

,

直

指

人

Ü

,

正

對

時

病

0

8 提 以 如 今 此 發 則 願 起 0 經 大 義 現 大 都 世 悲 理 不 修 大 明 , 行 願 佛 觀 照 理 , , 修 無 自 , 福 逾 Ü 正 當廣 此 持 , 遣 法 戒 其 勸 0 , 讀 凡 \_ 情 此 經 ジ 是 念 ° , 藥 江 佛 味 其空疏 面 , 農 懇 親 居 近 切 持 士 釋 0 名 不 迦 \_\_ 立 生 ` , 一持 求 文字 彌 修 與 陀 眾 的 兩 , 今 ら い 生 位 得 同 大 猶 生 0 善 非 淨 宜 知 土 識 也 , 0 0 滿 故 菩 面 不

9 般 若 非 離 餘 五 度 而 别 有 , 五 一度皆是 行 門 0 可 見 般若 雖 ·明空義 , 而 空義不能 離 實

10 行 0 離 則 般 般 若 之 絕 非 波羅 偏 空 明 矣 0 不能

五

度

若

,

不

爲

蜜

,

即

到

彼

岸

### **一** 一 ニ

## 八三、約餘度明 正明

## 。忍辱波羅蜜 。如來說非忍辱波羅蜜

0

- 無不含攝也。法法皆離 相,則法 法 不離 般若 。法 法 即是 般 若 0

1

「餘度」

,指

布施

、持戒、忍辱

、精進、禪定等

0

此

爲萬

法之總綱

,

即一

切法

2 今獨舉『忍辱』言,以忍辱最難離相,故特舉此 , 以 概 其 他 0 佛 説 此 ,意在令

眾生舉一反三也。

- 3 般 相 若即在 不 離 法 .餘五度之 相 ,則生瞋恨。忍辱之功行破矣。可見般若是與餘度共行之法,非 内 , 不能獨存。 若行忍辱法 ,不學般若 , 便 不 知 離 忍辱法
- 4 般若「空」也,餘度「有」也。空有本來同時 ,不可離也。所以當兩邊 不著

會歸

中

道

別行之法

也

0

5 菩薩 會歸中道 行 以 ,中亦不著。此佛菩薩所以以大空三昧爲究竟。以 般若」爲主 ,即 以 空爲主 也。 所 以 雖 不應壞有 無智無得爲得阿 仍 不應著有 也。 耨 雖

6 然 必 能 ,本無所生。此 如 此 ,然後 可以 之謂得大自在 隨形六道,現百千億化身。雖 ,得大受用 。能 度一 切法 切苦厄者,端賴乎此 熾然而生,而一心湛 。此

是 般若究竟義 ·非學此不能入門,不能究竟

7 離 般若」,理 , 觀行要當並進 也, , 智境尤須雙冥也 · 智也。觀門也。諸度,事也,境也。行門也。理事從來不

8 梵語「羼提」,義爲 爲安忍順受也 0 「安忍」 ,又名「忍辱」。安忍是總名,忍辱是別名。總

10 9 皆應 學道人在 如修諸法本不生觀 一心正受。即名爲「忍」 在處處、時時刻刻,皆應安心不動。無論行何事、遇何境、修何法, ,而得妄念不起。其心已正受此法而安住不動矣。故 0 名無

11 約 世 間 法 言 , 如富貴不能淫,威武不能屈,貧賤不能移。此即古人所 謂 堅

生

法

忍

亦名證無生、悟無生。

忍

12 由 是 可 知 • 安忍」統括一切之名。要知舉忍辱爲言 ,意 在 以偏概全,以 別

金 剛 經

講義節要卷三

明 總 0 何 以 故 , 世間最難忍者 莫過無端受辱 o 此尚須 忍 , 其 他可 知 0

四 引證 引本 劫

者相 衆生相無壽者相 何 以故 。應生瞋恨 。須菩提 0 0 何以故 如我昔為歌利王割截身體 。我於往昔節節支解時。若有我相人相衆生相壽 。我於爾時 。無我相無人相無

o

1 普通爲 歌 , 利 四 百歲 王 事 至 五十最 七八 , 即 下普通 十歲 在 本 . 劫 , 0 此 屈 即即 報 指至今,又三〇二二年矣 賢劫 紙所常見者。足徵佛 也。 世尊出 現在 語 住 。 故 非虚 劫 中 今時壽 之第 0 間 有過百歲者 九 命 减 劫 , 七 0 十 時 爲最 人壽 稀稀

2 生 一當 此 際 , 惟 有 勸導 大眾 , 同歸 佛 法 ,持戒 修福 , 能 種 善 因 , 必 得善 果

少已

極

此

必有

特別善因

,

方

能

致

此

,乃是

例

外

0

3 佛言 不定 一 切 ,事在人爲而已。更當普遍發大悲心,一心念佛,求生淨土,得一個究 唯 Ü 造 。又言 一切法莫非 幻 相 0 故壽命、 世事 , 雖 有 定 數 , 實 則 定 而

寶

,

不

可

須

臾離者也

竟 0 則 世出 世間 ,皆有一個辦法矣。報佛恩在此,救一切苦在此,滿菩提願亦

在 此

5

因

無

我

、人等相,方能

所謂

忍

4 歌 利 王 事 , 見 《講義》卷三第一一()頁。此王即憍陳如尊者之前身也。

辱 ○當 知忍此奇辱,他人見之云然耳。菩薩爾時若 無事然 0 任其 無所謂 (割截 辱 不辱 ,無

不著忍辱相,境緣現前,安心不動

,

,忍

此

奇

見 所辱 ,,無人 相 並割截之事亦不見,是無眾 生相 ,無壽者 相

不忍。此乃是忍辱非忍辱。正是般若正智。故

内無

能

忍

, 無

我

相

外不

6 筝 般 若 切 正智現前 對待 之 相 ,則 0 通達一真法界。一真法 四 相皆無 ,萬念俱寂 。何所謂辱,何所謂忍。知此 界中 ,那有 人 、我 、生 ` 佛 , · 則知 一 生、死

7 一切修行 人,非仗 般 若 不能無罣 礙,不能得自在,不能 到彼岸矣 o

切

行門

,非

仗

段般若

不能成

就 矣

0

8 减 世間之人 少 世 ,縱令未能人人如此成就。 界當下太 平 , 安居樂業矣 。所以般若是佛陀教育的真精神 但能人我分別之見少少輕 减 , 則 ,無 鬥爭亦 上 法 必

9 必 須 人我等分別之相,使其心一念不生,安住不動。 然後乃得恩怨平等,成

就 大慈悲定 0 然 後 乃得 雖 遇極大之逆境惡緣 , 不 生 順 恨 0 瞋 恨 毫 無 , 然 後 乃得

普度眾生,滿菩提願。

10 忍辱非 易 , 非久久修學 般若 ,得大空三昧。 正 恐忽遇 極 大逆境惡緣 , 瞋 Ü 少

動,盡棄前功。

11 菩薩 悲 故 願  $\stackrel{\circ}{3}$ 發 之力偉大無比 願 平 復 心清淨故 , 便得 。有 0 平復 觀 願 即 照 如 成 功行深醇,一心清淨。心清淨 故 · 謂之諸佛加被 ,則有三義:(1) 也可 ',謂之 佛加被故。(2)大慈悲 唯 故 Ü , 所 法 現 界清淨 也 可 0 此 時

13 12 世事莫 恚 \_ 瞋 ら い 恨 0 非 爲 夢 修行人之大忌。無論在何時 幻 , 如 意 不 如意 , 何 必 認真 ` 0 遇 此 而 何境、修何法 不 知 , 尚 何 覺悟 , 皆 之有 斷 斷 0 不 可 故 瞋 生 瞋 ら と

14 佛 瞋 言 N'S 者 ,忘失 , 以 前 菩 所 提 積 , W 功德 而修諸善, ,雖多如森林,瞋 魔所攝 持。普賢菩薩 火若生,一齊燒盡 説 ,菩 薩 0 之 可 過 不 失 懼 哉 ,莫 0 人甚於

起

,

菩

提

種子,便完全消滅

0

15 生 瞋 恨 由 有 四 相 般若正智,藥其著相之癡 ,貪瞋 無 由 , 可 除 也

能 於 對 待 中 ,看 出消 長盈虚的道 理 0 爲之消息而 通變之, 以 治 理 切 世 事 , 不

能不服其爲世間聖人。

17 佛 其 虚 事 幻 法 顈 則 0 超 現 看 乎 破 , 其 非 其 表 有 彼 而 , 此 是 有 相 爲 也 形 不 0 著 故 相 0 既 對 大 超 智也 乎 而 其 有。 表 0 隨 , 而 順 切 其 不 虚 中 爲 幻不實 所 , 是 拘 爲 0 ,有 不 仍 壞 復 即 嶞 0 非 大 順 有 其 悲 0 也 中 然 0 , 而 而 不 不 廢 無

18 學 但 表 念 佛 0 阿 必 人 須 彌 能 生 陀 見 佛 空 及 此 , ` 佛 法 者 空 外 , 無 ` 日 念 而 開 後 0 道 上 in the 眼 與 空 0 + 0 此 復 方 時 如 於 急當養其道 來 此 際 , 下 , 與 提 法 起 ら い 界眾 , 句 當 萬 生 令 德 , ジ 息 洪 如 息 名 虚 相 , 通 空 矣 , NO I 超 0 而 念 然 塵 0

19 薰 此 習 Signal Control 頗 長 養 佛 之 以 0 及 則 眾 道 生 眼 , 益 無 開 異 , ` 道 無 Ü 相 堅 0 固 多讀 · 是爲般 大 乘 若 無 淨 量壽 上同 修 Ź ` 法 金 0 剛 般 若 ,

以

20 空 此 相 法 應 與 , 與 真 法 Ü 界 淨 相 土 應 淨 , 」之義 與實相 更是 相 應 相 , 應 與 0 空有 修 絕 不著 待 殊 ` 勝 性 之 因 相 圓 , 融 證 相 絕 應 待 殊 , 勝 與 第 之 果 義 0

22 21 ` 較 欲 華 出 , 嚴 便 迷 是 涂 住 明 生 塵 淨 生 Ł ジ 即 者 0 , Signal Control 必 切 有 須 , 塵 我 染 法 切 , 即 雙 那 空 得 0 清 0 因 淨 本 無 0 論 經 淨 著 日 ジ 我 無有 未 相 能 , , 定 或 淨 法 著 土 法 不 相 0 生 故 也 , 少 不 0 可 有 執 分 著 别 計 0

施 如 布 不 施 生 統 瞋 攝 恨 六 , 是禪定。 多劫 度。忍辱亦統攝六度,忍名爲戒。 修此是精進。無我人等相是般若。推之 聽 其 相害與結 來 世 2諸度 緣 ,是 ,度 布

度皆然 0 是故圓人一修一切修 包。

23 當 也 修 行之大 知 若 戒 此 、進、定三度, 兩度能 障 . 瞬 。故施忍兩度,實一切行門之主要 離相 ,其餘行門, 離捨忍雨 度, 自然能不著矣。 便難成 就 0 。此本經所以但舉此二爲言 若 不能捨 不 能 忍 , 則 爲

0

24 學般 施 以 此 捨 爲 ,先學 若 實。 者 , 捨行 此 首先學「捨」。持戒,是捨一切染緣 即是真實智慧也。 ,以遣執 破我。乃能增長般若種子。所以於章句 , 捨 向來惡習 0 , 能生信 修 福 便 應

25 若 法 於 隨得隨 般 若 、布施、持戒、忍辱、 捨,絕不著相自 滿 0 法 法本來圓融互攝,故云「一 禪定,一一 不 解 不退 , 是 爲 即一切 精 進 , 0 須 切 知 即 於

26 一 切 行 門, 捨忍二度 , 固 爲 主 要 0 而 捨 尤爲主要中之主要。 以 捨 能 遣

27 法 與 非法不取,便是一切皆捨。捨之罄盡 ,則 如 如而不動矣。得成於忍矣 0

執

破

我

, 最

能消業除障

。 最能

彰

顯

般

若正

智

0

,是缺

任一皆不可

,皆不

圓

滿

也

當 田如是知 ,如是學。

### 入 五、引多生事

# 須菩提。又念過去。於五百世作忍辱仙人。於爾所世。無我相無人相無衆

生相無壽者相

0

1 仙 人 ,通指一切修行人。古譯佛爲金 仙 0

2 辱仙 世 尊往昔行菩薩道時,布施身命,不可數計,豈止五百世。今云『五百 人。 , 意在 顯明多生多世布施生命,皆行所無事,其心安忍而不動也。故 世作忍

觀門之 日 『於爾所世,無我 般若 ,行門之捨忍,爲學道要門 相云云 ے 0

3

4 眾 足三空之智 深 生之爲眾生 非多多修捨 ,以去其著相分別之愚癡 ,因 ,貪何能破 有貪瞋癡三毒。般若治癡 0 非久久修忍 ,則捨忍亦終不能成 ,瞋豈能除 ,捨治貪,忍則治瞋。三毒之病根 然若非精修般若 餘度亦有名而 無實 , 具

0

\_

矣。

5 著 相 便 是三 毒 0 故當 離 相 捨 忍 以 拔 除 之 0 行人當 知 所 先 務 也

6 故發菩提心者 若 N'S 取 相 , 即 ,應 爲 著 無所 我 人眾 住馬 生壽者。 0 心有分別 ,便是 無 明 , 便違平等一真法界

六、 闡 明 説法真實義 總結前文 結成無住發心 標結

### 0 菩薩應離 切相 0 發阿耨多羅三藐三菩提心

1 前 云 , 離 切 相 則 名 諸 佛 , 是 約 證 果 説 0 離 切 相 以修六 度 , 是 約 修 因 説 0 此

節 經 文 即承 其 義 , 而 結 歸 到 應 離 切 相 而 發 Ü 0 是 起修之 因 , 是 説 到 本 源 上 0

是 轉 凡 成 聖之途徑 ,當 可 洞 明 矣 0

無

論

果

位

修修

功

`

因

Ü

,

而

離

相

則

始

終

\_

貫。

則

般若爲貫徹始終之法門

離

相

2 度無邊 切相也』 眾生 ,令入無餘涅槃者,發 0 『菩提心』 也。實無眾生得滅度者,

『應離

### 八七、釋成

## 不應住色生心。不應住聲香味觸法生心。應生無所住心。

等等對待之塵境, 而不應住著。則一切相皆離矣。但應生起於所有對待的塵

此節釋成上文應離一切相。發起平等慈悲之覺心,則心生起時,便當擺脱色聲

境,一無所住的心,乃是菩提心也。

2 生心 同 時 · 在在處處,無一非中。所謂圓 時即是無住時,無住時即是生心時。 中,則我法雙空,四句俱遣,乃無相 如此,則有即是空,空即是有,空有 之極

致,方爲發離一切相之無上菩提心。

3 知 清淨心,即是本性 ,所謂本來面目是也。十方法界所共具,故又名一眞法

界の

若 相 離得一分,清淨心便顯現一分。最初離得一分時,名 初住菩薩。亦名正定

清淨 故 聚 名 0 正定 心圓滿 正 聚 定 現前,是名妙覺, 0 , 至 住 此 義 地 0 聚 位 , , 方 類 稱 義 亦稱 · • 信 成 爲佛。 言其人已入聖果之 就 0 由 是 可見由初 歷 盡 四 十 一 心至果覺 類 位 , 永 , 斷 , 不 功 最 退 行唯一離 轉 後 無 分 上菩 無 提 相 明 而

5 菩提 存養 受持 習 時 , 、穿衣吃 便是 心中,優游 此 遣執 經 觀 , 必 飯時、迎賓送客時、日常工 破 照 我 0 將 不必定要打坐觀照也。 0 涵 所説 詠,勿令問斷。務將 此是最親 義 趣, 徹 切有效的修行方法,毫不費力費事 底領會。 經義 如 作時,時時處處 然 此 後 用功 與此心 乃能 , 能 歷事 融成一片。 使無明 練 ,常 心。尤 漸減 將 所領會 應 即此 , ` 於 而 漸 行 能得大受 薄 的 , 便是 義 住 增長 坐 趣 薰 , 臥

6 永嘉 是 生心」也 生無 云:一恰 所 ,有也 住 。 。 。 恰 用 , , Ü 亦 照也。第二句「無所住」 時 即是 , 恰 空有相 住」也。合三 恰 無心 即 用 , 0 遮 無 照 心恰恰 同 時 也,空也 0 用 第三句 , 常 ,遮 即即 用 恰 也 恰 0 無 無 合 。」第一 住 而 而 觀 生心」 之 ), 便 句

無

住

生

心,俱不可說

,而又恰恰是『生無所住心』

0

也

四

句

,

即

生

ら い

而

無

`

四

句 觀

之

,則是遮

照

、有

用

7 當知生無住心,即是生清淨心。生清淨心,即是生實相

也。

8 總之 底 ,亦即是理無礙、事無礙、理事無礙、事事無礙 , \_ 生無所住 心』是離 一切相之真詮,所謂圓離是也。圓離者,一 0 空到

八八、反顯

## 若心有住。則為非住。

1 本來無一物,「住」則有物矣。 之根源。故 一切皆不應住。此一 部經,千言萬語,一言以蔽之曰,「無住」而 『有住』 , 即有惑業苦。「住」,即三界六道

0

2 做 不 『不應住色生心 到 離 一切 此 六 。住 不 住 塵生 0 所謂 ,不應住聲香味觸法生心』。實具深意,因塵世眾生之環境 Ü , 乃 「不住」,乃 ·無始來之積習。而欲了生 不著之謂 非 謂 不行其 一脱死 , 必 法 須肯塵合覺,定要 ,

3 行之方便 。以 世法言,凡所當爲者 ,自應盡心竭力, 不錯因 果。 無論如何艱 難

敗 困 , 苦 亦 , 決 決 不 不 因 可 之 起勞怨之心 煩 惱 憂愁 , 0 慨 無 歎 論 忿恨 如 何 0 成績優良,決 必 須 此 層 做 到 不 , 可存了 方 能 居 達 功 到 事來 之 想 便應 0 不 幸 , 失

4 滿 以 出 0 如 世 此 法 言 乃 能 , 達 要 在 到 行 無 論 無 所 修 事 得 也 如 何 久、 如 何 好 ` 如 何完 備 0 而 決 不 自 是 , 決 不 自

過

即

忘

,

得

與

不著

相

應

耳

- 5 讀 無 經 而 得 我 或 深 之 , 讀 皆應 解 理 數 , 圓 品 多讀 破 解 皆可 我 0 之法 0 如 《華嚴》、《法華》 , 圓 唯有 覺》 佛 ` 典最 《楞嚴》 精 最 詳 , 0 若不能 當多讀多誦大乘 楞 伽》、 盡讀,或讀 《地藏 經 論 種 , ` 0 深 若 觀 不 淨 圓 能 土 觀 全 五
- 6 讀 自 Ü 經 冥合爲 , 當至 誠 恭 , 此 敬 最 讀 妙 , 悠游 之 觀 門 涵 也 詠 讀 0 だ 0 其中 須 以 -緊要 行 持助之 之 句 0 , 持戒 須 時 修福 時 存 養於 , 精 勤 ジ 懺 中 悔 令與

0

7 要發廣度眾 久 不 懈 0 生之 則 障 大 漸 願 輕 , , 讀 ら い 漸 經 念佛 空 , 慧 , 開 仰 觀 仗 圓 彌 陀 , 我 本 法 願 二 加 執 持 , , 漸 除 其 化 漸 障 除 蔽 0 , 法 解 與 行 非 並 法 進 , ,

漸

漸

不著

0

所

謂

水

到

渠成

,有

不

期

然

而

然者矣

0

敬

三寶

分請

求

加

被

0

消

除

夙

障

,

開

啓

正

見

9 發大 上 下化之 心,修大行,不 亦難乎。雖然,有勝方便在,難而不難也。方便云何,念

求

宏

願

也

0

10 當知 佛求 念佛 生西方是 求生法門,正爲發大道心者說,兼爲餘眾耳。《起信論》云:「若 也。

見佛故 往 人 專念西 生 不 但信 ,終無有退 方極樂世界阿彌陀佛,所修善根,回向願求生彼世界 根成 就 。若 。且已分證法身,分身百界,廣度眾 觀彼佛眞 如法身,常勤修習,畢竟得生 生 0 , , 住 即得往 正 一定故 生 0常 0

11 我 挽 等若 , 順 風 離 揚 相 帆 與 八念佛 , 有 不 同修, 速登彼岸者哉 仰蒙本師及接引導師十方諸佛護念之力,則一推

12 觀 照 功夫 ,下手方法 ,若不得力。則念佛 , 心中有佛 即是真實 分夫 0

13 起 光 明 ジ 海 動 念 時 但 如 , 是 即 驀直念去,心少昏散 提 起 句 佛 號 ,令佛與念,水 7,便振 作 而 乳 融 交 攝 融 之 , 與 虚 空 一法界 ,成一大

14 常 令 其 Ü 筝 虚 [空遍法界超出塵外者, 性體本如是故 0 常 作 此 觀 , 令此心空空

金

洞洞,則念佛時,便易得力。

15 此 念即是 、無差別。念念上求、念念下化。 佛 ,佛外無念。我與彌 陀 ,本與十方諸佛、法界眾生,同 所向 無前,至誠念之而 己 性 海 無 彼

16 凡夫染念不停,不得不借念佛之淨念,治其住塵之染念。念佛之念 雖 非

是清淨 ,得 相 應故 念佛之念,念念不已,能至無念,故曰「勝方便」 0

如本體,卻是趨向真如之妙用。何以故?真如是清淨心,佛念是清淨念

0

同

真

17 淨 極樂世界, ن 顯現故 亦是 當知淨心淨土,本來不二。 幻 相,然而不可不求往生。淨幻非同 染幻 。 清淨土 , 本 由清

18 生, 在凡夫位 何嘗住著淨土之相。親近彌陀,成就信根 應捨染趨淨故。 當知生淨土 一後, 則供 ,此求生淨土之重要原因 養他方諸 佛 ,普度遍界眾 也

19 行菩薩道 , 應現 起莊嚴妙相之清淨土, 以 救癡迷著相之苦眾生。今之求生

正 一爲速 證 無 生, 乃得現起無邊淨土也。

21 20 心淨則 知 也 心作而 佛土淨 無礙故。性相本來圓融 ,不著有也。求彌陀之接引, , 染幻尚無礙,淨 不著空也。此 幻豈復有礙。 即是真修二邊不著 知 切法

ジ 現 識 變。 則不著不壞,性 相 圓 融,一 切 無 礙 0

誤。

22

知

此

,

則

知

淨土與般若

、求

生與離相

,

語

別

而義實無別。

舍此

不

· 圖

,

豈

非自

23 眾 當 , 知 乃 不 至 應 養此 住 ` 色身,皆不能廢而 無所 住 ,是但除其病 不用 ,不除 0 若能 不著, 其法 也。 何 礙之有, 即色聲香味觸 當如是 , 領 會也 供 佛 度 0

24 念佛 生 無 所 , 住 生 Ü Ü 也 也 0 0 妙莫妙 離 相 , 於此 無 所 。求生 住 也 。 此 原爲證無生 心雖 空空洞 0 離 洞 相 卻 求 生 提 同 修矣 起 一句 0 佛 號 , ιĘ. 是

25 是 行 行 自 之 解 方 滿 面 便 0 不 , , 當 得 然 , 正 其 同 方 時 念必 並 便 進 , 提 則 0 不起 若 喜 解之 怒哀樂, ,千萬 一 面 勿忽 或 , 得其方 不 致 牽 動 便 主 , 則 人 翁 可 0 以 亦 增 智慧 不 致 矜 ` 養 張 急燥 道 ら い , 0

自

若

平 與 眾 時 結 於 緣 起 ` ジ 大 動 慈大 念時修 悲、 0 自覺覺他、平等不二。但修慧不修福 更 須 於對遇境緣時用 功 , 以 歷事而 鍊 , Ü 仍 是我 0 修 福 相 未 修 除 慧 ,

26

諸

佛

未

必

護

念

0

八九、結成無住布施 結不應

## 是故佛說菩薩心不應住色布施

- 1 發菩提心,即是發六度心。不應住六塵生心,正爲行布施六度耳。
- 2 一有所住 ,已爲境轉。則布施等功行,必不能圓滿。故應離一切相 ,廣行六
- 度,利益一切眾生。
- 3 4 長老問意 『佛説』二字,亦有深意 ,在得一安住其心之方也。而一切無住 佛爲過來人,乃經驗之談 ,正是安心之妙方故。一切不 , 非 同 理 想
- 住 即是離一切相 。即是不爲境轉,則其 八心安住 而 不 動矣 0
- 5 當 應 住 知 , 故 必一切無住 日不 住涅槃。乃入無餘涅槃也 ,而 後得 所安住 0 必 始終無住,而後法身常住。 且並法 身亦

0

6 得 禪宗可二祖 。」初 祖曰:「吾與汝安心竟。」此與本經問答之意正同。會得了不可得, 問安心法。初 袓 曰:「將心 來與汝安。」曰:「覓 Ü 了 不可

則

安心竟矣。

### 九十、結成應 總標

### 須菩提 。菩薩為利益一 切衆生。應如是布施 0

- 1 發菩提心 **,所爲何事?爲** '利益一切眾生耳。若不布施 , 與眾 何益 。故 爲 利益
- 一切眾生,應如是布施』。
- 2 此 切 中是 諸 相 令離 , 成 菩薩成 能 施 所 佛 施等相 0 如是布 , 布 施,是爲真實利益 施 一切眾生。 福慧雙修, 0 展 轉利益 0 皆 知 離
- 3 布 施 ك , 捨 己 利 他之行也。佛 法中, 不但 布施 是利 他 0 切 行門 , 唯 宗

旨

,

皆爲

利

他

0

- 4 本 之 快 經主旨 刀 利 斧也 , 在 0 於 故 無住 於觀慧則發揮無住 0 無住之旨,在於遣執 , 於 八行持 破我 則 獨 0 舉布 而 捨己 施 0 利 觀 他 行 二門 , 又 遣執 , 相 破 應 我 必
- 5 度他 是 領 會 正 所 0 如 以 自度 但 教 以 , 利 眾正所 切 不 住 以 , 自 而 其 利 Ü 0 安忍 佛 法 妙 , 用 如 如 , Œ 不 在 動 於此 , 便 因是 0 而 切 成 佛 就 理 0 , 皆 但 . 令看 應 如

成

一三〇

破 五 蘊 色身 , 放下貪瞋 癡 。而 色身卻因是而健康安樂 0 但令修出 世法 , 而 世法

亦因是而日臻治理。

6 能 信 者 , 皆 知 於發菩提 ジ ,行菩薩道。 上可轉凡成聖。中 亦成大仁大智。 下亦是

善人君子。三皇五帝之盛,不是過也。

7 不信 明 佛 者 理 , 之 皆 過 以 也 爲厭 世。信者亦認爲與世法 (無涉 · 辜負佛恩 , 莫此爲 甚 0 是皆未

8 發 多入佛門 大 Ü 欲 0 弘 則 揚 化全世界爲大同 佛 法 者 , 首宜 將 國 此 義 ,化盡法界爲極樂邦 ,盡 一力宣説 , 徹 底 , 亦 闡 明 不難也。 0 俾 大 眾 願 漸 以共勉之 得 明 了 0

九一、別明

### 如來說一 切諸相 。即是非相 。又說一切衆生。則非衆生 0

1 有 『一切眾生』 '也。此義前已屢説,此是般若主旨。若非徹底明了,一切佛法 ,『一切諸相』 ,皆是同體之性 所現。故莫不有 即是 ,便 空 , 八不得明 空 即是

了 0 所 有 觀門行門 ,種種修持,便不能得力。故今更詳析 説 之 0

2 當 復 知 起 變化 一切法 , 無常 ,莫非因 無定 緣聚會,假 。可悟 其並 現有相 非堅實,實是幻現 0 緣聚 則 生, 之假 緣散 相 便 。 此 滅。 之 正 謂 當聚 有 个會時 即是 ,

空 。凡夫 誤認 爲 實 涉遂 致 取著,隨之流 轉,此 輪 迴之因也 0

3 雑 0 切 業 法 力 所 純 以 有 淨 種 , 現 種 不同 相 亦 純 ,是 淨 隨 0 絲 業 毫 力 不爽 而 異 0 (唯識所變) 此 之謂 空即是 0 業 力 有」。 複 雜 凡 , 夫 現 不 相 明此 亦 複

理

,

撥

無

因

果

0

取

著空.

相

,無所

不爲

, 此

墮落之因也

0

4 業 不 異 從 ,爲 何 起 \_\_\_ , 起 切 法 於 心之 之本體 有念也 0 有 體 。念與業時時 必有用 , 有 '變異 用 必 有 ()惟 相 此 0 同 相 雖 具 之 幻 靈性 有 ,而 , 則 從 來 從 來 不 不 斷 變 0

5 既 故 知 不 應著有 相 由 業 轉 , 亦 , 業作 不 應著空 於 Ü 也 0 則 0 知 念之因雖微 ,其關係卻是極大 。學人 應於起

6 應 知 相 即 非 相 , 生 即 非 生 0 既 不著有 , 亦 不著空。如是 空有雙離 , 以 行六度萬

ら い

動

念時

,

觀

照

用

功

也

0

行 , 13 能 利 益 切 眾 生

7 修 邊 雙 離 之 因 , 證寂照同時之果。是爲究竟之利益 。發大心者 , 如 是空有雙

金剛

離 以 行 布 施 0 布 施 此空有 雙離之妙法。 則 自 他 2皆得離 相見性 ,斷 念證 體 同

歸 性 海 0 其 利 益 之大 諸 , 不 可 思 議 概 括

8

\_\_

切

眾

生

, —

切

相

,

有

種

種

義

0

爲

四

第 實(今人謂之分子、原子、電子、粒子、波動等是也) 有 種 空 日 切 · - \ \ - \ . 眾 生 , , 一切 所 道 類 生 ,色心 眼 以 , 觀之 諸 相 則 破 法執 <u>.</u> 非眾 相 , 者 即即 相 生 除 離 狀 , 是 五 相 , 差 非 蘊 法 狀 。此明法空之義。明生空,所以破 變現 相。生空、法空、空空,是爲三空。具此三空之正 相』。此明生空之義 別 0 不一 謂 外 有 生之 , , 實 故 無 類 曰 之 可 種 得 相 種 。 如 狀 0 。 五 經言「當 0 是一 不 蘊本身, 但 切 指 下 諸 外 , 即 相 形 我執 當體 亦 空 , , 眾 俗 兼 , 眼 ` 緣 生 指 即 離 空 和 而 觀 内 我 合 之 無 0 ジ , 宛 故 生 狀 相 , 亦 0 日 沢 本 智 明 然 0 非 現 故 , 法 種

9 眾 通 生 達 眾 難 度 生 之 非 想。 眾生 且 , ·度盡眾· 則 知 眾 生性本 生,亦 空寂 無眾生得度之想。 同 佛 0 故 誓 願 何以故 普度一切入 ,眾本無眾 無 餘 涅 槃 ,生本 , 而 無 無

10 第二 、以「眾生非眾生」之義,證明「諸相非諸相」之義。一切眾生 , 五 蘊

生

故

如

此

,方

是

爲

利益

一切眾生發心之菩薩

名

金

剛

般

若

也。

色身 , 皆是 四四 大聚合,業力執持。清淨 心中皆無 此 物 0

11 第三、「 相 、 非 法 相 相 , 皆爲著我人眾壽,故曰『一 者 , 我 人眾壽 , 四 相 不一 , 切。 故 也。 曰 7 諸 經 相 初 曰:「 <u>\_</u> 0 無 菩薩 論 取著身相 於法 , 應 、法 無

所住,行於布施。」

12 第 著 是 施 則  $\neg$ 非 幻 於 0 品品 四 有 是 相 ` 類 爲 繁多 , 0 0 當 是 布 若 諸 體 之 施 明 0 相 即 謂 波 性 無 ك 羅 三輪 空 體 論施者 , 蜜 0 空寂 謂 又 布施之人、所施之物 謂 體 , ` 此三 空 則 施 當會歸於性 物 , 0 相 、受者 體 輪 幻 喻 有 ,莫 0 此三 , 總之 0 性 非因 體 , , 空寂 展 緣聚合, 切。 雖 轉 布 利益 0 者 施 若 而 , 人 明 , 現 不 當體 不休 此 是五蘊 住 幻 , 息也 即 有 雖 空 和合 不 , , 0 住 故 則 此 皆 而 能 Ξ , 皆 物 恆 不 日

` 常 想 作 正 0 眾 念 生 , 本 以 來是佛 爲 警策 想 0 應常 0 若 存凡 有 觀 慧 所 而 有 不行 相 , 施 空 有 , 同 則等 時 於空 想 0 談 眾 生 0 若 一眷 但行 屬 想 施 0 而 萬 無 法 觀 同

13

慧

,

則

等

於盲修

0

九二、正明真實 明說真實

## 。如來是真語者。實語者 0 如語者。不誑語者。不異語者

1 平等之真如也 也 曰 此 『真 0 明 『真』 上來所 語者,實語者』 謂真如 說無住發 ,『實』 心 , 0 無 謂實相 如』者,無 住 布 施 0 諸義 明 差 佛所有言説 別 皆由 ,明其 親 證 無 , 皆從 而 我 知 也。 真 , 真實 契證 、如實 不妄 無 相 中 相 無 流 我 以 出 空寂 勸 0 信 故

2 生。 是等等,雙遮雙照 相 雖 則 『不 非 非 醴 、説 -異語 , 然是體之用 <u>\_</u> 「是名」、説「應無所 , 雖 ,雙冥雙存之語。皆是 説 種 , 種 用 乘,皆爲一佛乘也。「如語」 不 離 體 也 住 0 而 體 生其 『實語者 雖 非 心」、説 相 , ك 體 必 0 起  $\neg$ , 是 應 不 用 誑 生 , 如 無 用 語 其所 所 不 住 無 , 親證者 佛 ジ 相 不 也 誑 0 説 而 眾 如

3 應知真 致 , 何異之有 語 ` 實語 0 , 殷殷 皆是 人勤信 親 證 , 如 苦 此 口 0 婆心 絕 非 影 , 至矣盡矣 響 Ž 談 ,何 0 誑 之有。言有千差 , 理歸

説之也

0

故

五語

中

,

如

語

爲

主

### 提 。如來所得法。此法無實無虛 0

1 此是 如來所證, 其深無底,包羅萬象。所得之法 ,正指性言。 猶言稱爲 如

來』 者 ,以 其證得無實無虛之性 耳。

2 淨 苦 凡 情空 如來』 , 無 用 實 現 0 包 是性德之稱 0 無 質而言之 智 生實相 亦 無得 , 0 , 無 無 聖解亦空 虚 實無虚 無實無虚』 也 , 0 猶言寂照同時 無虚 ,乃性德之容。 者,寂滅 0 寂 無實 則無實 現 前 , ` 體 者 照 現 則 , 生滅 無 0 能 虚 滅 除 0 Ü 己 切

3 約凡夫妄 〈心言 ,亦 復無實 無 虚 0 覓心了不可得 , 無實也。 念具足十法界,無

4 全經主旨 由是 , 在 於 知 應 無所住」 體 矣 0 世尊言此之意,是令以無實之 觀 ,成 就 無 虚 之

虚

也

0

可

凡

聖

同

0

,

0

,

0

遣 果 0 此 無 是破 實 觀 者 切 , 凡情之總觀 即最 後所云 , 要觀 觀 萬不可須臾離者 切法 ,如夢 如 幻是也。常作此 觀 , 執

情自

金剛

經講義節要卷三

5  $\neg$ 無 實無虚』 ,最要之義有三。 ( - ) 是形容性 上德。 (二) 是形容 如 何 得 性

語 德 , 0 不但將本經 (三)是形容如何修性德。 一所説 道理 , 賅 括 理 無遺。 、事 性、 並 將大小乘佛 修 • 因 ` 法 果 , ,罄 總括 無 無 不盡 遺 0 0 故 故 此 日

「一切賢聖,皆以無爲法而有差別。」

6 因 此 不 正 但 , 是 此 如 是 也 法 緣 , 華 , 經》 切 如 凡 是 所謂 夫 果 ら い , : 相 如 是報 , 如是 切 , 相 世 如是本末究竟。」此 間 , 如 法 是性 相 , , 如 切 是 因果法 體 , 之謂諸 如 相 是 , 亦莫不 力 法實 , 如 盡括 相 是 0 作 故 無 , 此 如 遺 是

九四、重以喻明 喻住法之過

語

,

真

乃

大乘

法

ЕP

0

### 0 若菩薩心住於法而 。如人入暗 0 則無所見 0

1 法 此 , 不 節 是 外境、行、果。「境」者境界,五蘊、六根、六塵等。 明 執 實則 布 施 之功德全虚。 正 是 |無實無虚]的 反 面 「行」者修行 0 法 謂 , 切

即 六 度等 0 果」者果 位 , 即 住 行 ` 向 地地 , 乃 至無上菩提 0 亦兼果報 , 如

福德、相好、神通、妙用等。

2 行 六 度 而 自 以 爲 能 行 , 此 住 於 行 0 若 有 名譽等想 , 便 住 於 境 。 心 存有 所

便 是 住 果 0 無 論 ジ 住 何 種 , 皆 是 住 法 0

3 如 意 闇 0 則 無 所 見 , 仍 在 無 明 之 中 0 永 嘉云:「 住 相布 施 生天 福 , 招 沒得來·

4 眼 不 未 知 觀 開 空 , 無 , 明 必 未 隨 破 境 轉 0 雖 0 學 生 天 大乘行布 之 後 , 決定 施 , 墮落 既 是盲 0 修  $\neg$ , 入 必 闇 生 <u></u> 重 , 障 喻 不見 性 0 喻 此 道

5 慢 當 無 所 , 知 學 見 競 起 0 佛 豈 貪 , 瞋 止 若 不 , 道 能 反 眼 見 將 ·未開 性 佛 而 法 , 己 擾 勢必 亂 0 , 處處 執法爲實」 行 得 雜以情 不 倫 不 之過 見 類 0 , 豈 啓 如 但六度 此 人 疑 , 我等 謗 行 0 '當痛 不 直 好 是 戒 , 於 且 之 佛 必 法 增 道 長 理 我

九五、喻不住之功

### 若菩薩心不住法而行布 施 如 人有目 0 日光明照 0 見種種色

1 不空 離 若 能 0 真 ,具足 『心不 爲 依文字般若 體 住 法 ے 用三大之性 (無實)。 ,起觀 煕 而 般 若 又 勤布施(無虚)。是其人道 0 則 也。 遊 於 佛 日光 輝之中, 不可思議 徹 眼明徹 見 如 實空 , 空有雙 , 如

2 住法 布 施 , 尚 且 如 入入 闇 0 然 則 住著根塵等境而 不行布 施者 ,當入何等境界

相

0

如

佛

所得

其

功 德

也

九六、結成

眞

不堪設想矣

須菩提 以佛智慧 。當來之世。若有善男子。善女人。能於此經受持讀誦 。 悉知是人。 悉見是人。 皆得成就無量無邊功德 0 則為如來

2 1 膺 『當來』 受 不失。 , 『讀誦 領 , 通 納 義 指 趣 佛 是聞 後 , , 意· 即 慧 是解也,思慧 在展轉 弘 揚 此 0 『持』 經 ,不令斷 如 法 絕 而 , 行 利 ,修慧 益 無 盡 焉 0 又 0 執持

服

3 先言受持 ,是明其已開 ·圓解,信圓持亦圓。是人深契佛旨,蒙佛加被。是人功

德 , 惟 佛 證 知 0

4 若人 能 受持讀誦 此 經 其無明,則受真如之薰 其知見,則受佛智之薰 。是皆

得蒙 佛 如 來 加 被 , 7 成 就無量無邊 功德 ᆫ 0

5 讀  $\neg$ 皆 誦 得 , 亦 者 必 得 , 無 之 論 0 僧 何 俗 以 男女,凡能受持讀誦 故?果具有真實信心 , ,至誠讀 無不如是成就。 誦 0 先 雖 即 不 不 解 明 義 , 後 , 但能 必 開

6 至 成 功 佛也 德 0 , 總 指 自 以 勸 利利 人 他 必 須受持讀 , 紹 隆佛 種 誦 此 0 皆得成就 經 , 悟 此 Ü 如是功德 性 , 全性起修,全修證性 ,明其皆得成菩薩 耳 0 乃

解

0

九 七、 極 顯 經 功 約 生福 顯 立 喻

須菩提 河沙等身布施 。若有善男子。善女人。初日分以恆河沙等身布施。中日分復以恆 。後日分亦以恆河沙等身布施 0 如是無量百千萬億劫 。以身

布施

1 經 以 來 顯 經 , 爲眾 功 未 皃 生 , 性 即 故 者 是顯般若正 , 勤 示 苦修證 以 真確之圖案 所得 智,此 ,無 智乃是佛智 實無虚之法 指 引眾 生到彼岸之方 , 所 0 今將 謂 無 此 上 法 正 針 筝 和 庄 盤 以 覺 托 親 出 0 身 世尊 , 經 而 驗 成 歷 告 此 劫

, 俾 有 所 遵 循 故 也 0

0

爲

,

0

0

2 此 大 經 , 是 不 佛 可 思議 佛 傳 家 0 正 法 寶 所 謂 0 開 世 一尊因 自 性 Ξ 亟 寶 欲傳授家 , 成 常住 寶 Ξ , 寶 亟 欲 切眾 生 , 皆 知 此 經 利 益 之

3 能 旨 也 住 持三寶者 , 就 極 低 限 度言之,亦 足 以啓發善心 , 挽 回 世 運 0 此 經 一之最 大宗

4 顯 長 極 經 功 ` 中 布 施 , 先 重 顯 極 能 ` 生殊 行 願 勝 堅 極 之 福 , 此 0 菩薩之行門。 喻 云 日 三時 福 , 信德之大 以 不 可 ,豈可 數 計 之身 以 命 數 布 計 , 施 而 0 歷時 不 及

九 入 顯 勝 約 福 總示 闡 信 即 勝

闡

此

經

而

生

信

者

,

何故

?

理

下

詳

0

是爲 『不逆』,不違 『信心不逆』 也。聞此經,深信非依此行不 0 即是發決定起行之信 ジ 0 可。發起一一如法行之之大心

0

2 其福』, 正 指下文荷擔 如來,當得菩提,果報不 可思議。故非他福所可比 擬 0

九九、持説更勝

## 何況書寫受持讀誦。為人解說

1 發心即勝 , 正 因其決定起行 · • 何況』 者,顯其 (更勝

2 錄音帶 書寫 ` ட 影帶 , 爲 廣 、電腦 海法 軟 施 件 也 ` 0  $\mathbb{C}\mathbb{D}$ 如 今日發心弘揚流 等等,其功德與書寫等同 通 ,布 施 供養此 0 經 , 無 論 ЕP 經

3 勝 解 受持 , 增 長 即是 勝 行 解 0 行 並 \_ 爲 進 人解説』 , 所 行不外離 , 是 行法施 相 施 供 ,利 以利眾 益 0 切眾 此 經甚深 生 0 **,發心爲眾解剖**  $\neg$ 讀 誦 是薰

無 樂 説 無 礙 0 令聞 者 得 明義 趣,啓發其 信 解 受持 之 Ü 也。 足證其真是信 Signal Control

不 逆 發 此 ジ 時 , 悲 智 行 願 , 一一具足 , 故 能 荷 擔 如 來 0

4 種 若 於 便 有 此 斷 經 絕 不 之 能 虞 信 0 ジ 此 不 中 逆 鳎 , 自 係 不能 , 極 受持 其 (重大 解 説 0 則 , 廣 信 爲 ジ 不 弘 逆之人 揚 0 則 , 佛 豈 法 一彼 究 竟義 但 知 長 不 劫 明 苦 行 佛

者,所能及哉。

5 施 觀 行二 與 無 門 住 雖 然 並説 並 重 , , 即 而 明 以 觀慧爲 此 義 0 主 0 而 觀慧要在實行中 見。 經中 處處 以 布

6 業也 實 節) 上來四 0 , 。二次(五 乃至 次 説 在深 一念生淨信者 較 顯 解 經 四節)開 義 功 ,次 趣及 ,其 次 自證之法 增 解文初。三次(七十節)開 福 勝 勝 0 初 一大千界寶施 後 次 0 (三六節) 明其既能信心不 0 生信 以 明 解 其 文 逆 中 文 趨 , 便 中 向 , 0 能 佛 不 今第 智 生 信 必 , 經 四 便 ジ 長時之苦 是 次 , 承 以 九 佛 此 七 家 爲

7 實行 信 Ü 不 不 違 逆」,是一一 ,正是所 謂 初 如 發 法 ジ 。由 時 其已 , 便 開 成 慧解 正 覺之人也(如 , 知 非 如 此 不 發決定 可 0 故 願 能 ら い 堅 , 求 決 其 生 ら い 淨

雖尚是凡夫,其

功德已超長

劫苦行之菩薩也

行,

便

能

如

佛

所證得者

,而證得之。

8 信得信 切眾生 心清淨則生實相 ,應空有雙離 , ,信得應生清淨心。豈非正念真如之直 行 布 施六度。豈 非樂集一 切諸善行之深心,拔眾生苦 心乎。 信得利益

9 此 經 乃是一位 觀行 極極 攝 圓 切位 極 頓 , 且 0 果能深 可一超直入。惟在當人始終不逆,荷擔起來,決定當 解義趣 ,信心不逆 ,其爲 圓頓根器無疑。 而 圓 頓

10 ` 信 Ü 不 逆 中,既 具三 心,即是具足三聚淨戒。「直 心」便是攝律儀 戒 。「深

得無上菩提也

之大悲乎

0

則

信心不逆者

,圓具三心也

0

於 Ü 此 是攝善法 章 白 , 能 生信心,以此爲實」之所以然矣。 戒 0 大悲心」是攝眾生戒。由此可悟經初言「持戒修福 欲於此經信心不 逆 ,決當從持 者 ,

` 直 不 ジ 逆 是 ,成就如是種種 斷 德,成法 身。 功德 深心 ,其福之殊勝不可思議,果報亦不可思議也。 是智德,成報身。大悲心是恩德,成 應化身。 信

11

戒

修

福

做

起

0

一00、舉要別明 約教義明

## 。以要言之。是經有不可思議。不可稱量 0 無邊功德

四

四

1 緣 相。故 不可思議」,指法身言,即是體 必須離 相自證。『不可稱量』,指報身化身言,報 也。 性體空寂 ,離名字 相 化即是相 離言 説 用 相 也 離

2 之性德者 )。是此 無 邊』以明事修, 經教義,理事雙融,性修不二,能以一超直入之修 。此是將無量無邊功德約自行者說。若言利他,則有令人成體用無邊 離四句之義。『功』,謂一超直入。『德』,謂 功,成 就 體 體 用 圓 用 彰 圓

#### 一0一、約緣起明

之三身,以利益眾生,同證菩提

# 如來為發大乘者說。為發最上乘者說。

1 發大乘』,謂發行菩薩道之心。『發最 上乘』,謂 發 紹 隆 佛 種 之 Ü 0

如來既爲如是發心者說,則信心不逆,依教奉行之人,其發心可知。其開 佛, 知

見 可 知,其爲紹隆佛種亦可知。則爲發心勝、根器勝也。

#### 0二、約荷擔明 正 顯

量。不可稱 若有人能受持讀誦。廣為人說。如來悉知是人。悉見是人。皆成就 二藐三菩提 。無有邊。不可思議功德。如是人等。則為荷擔如來阿耨多羅

0

- 1 初發心修行之凡夫,其福勝彼長劫苦行之菩薩者,因其發紹隆佛種之心,修紹
- 隆 佛 種 之行故 也。 『荷擔 如來』 , 正 明其能紹隆佛 種 也 0
- 2 修學 加 被 以開其慧 必 須 明了 教義 0 以 如是增上緣薰習之力 ,云 何得明?多讀大乘以廣其 ,久 久 自 明 ジ , 0 勤 修觀行以銷其障 ,常求
- 3 有 利 證 益 體 眾 生爲 起 用 , \_ 遍 功 滿 ك 無邊法界,利益 ,長養菩提爲 『德 眾 生 ك , 0 同證菩提 無邊功 公德 四 ,無 量 王無邊之 字 , 總 功德 明是 (經教義 也
- 4 須 知 因 行 同 , 因 Ü 不同 ,果報自然不同 0 欲成遍界分身 ,普度含識 ,不可 ,量之

一四六

5 欲 化 成 身 福 慧莊 必 當 發 嚴 利 , 益 相 好 無 切 邊 眾 生 , 不可稱之報身。 , 以 拔 一切苦之大 必當發廣修六度萬 悲心 。 發 如 是 Ü 行 , , 必 樂集 證 如是 切善 果 0

法

行之

深

ジ

0

6 六 初 度 發 時 0 且 , 尚未 無 始來妄想 斷 念 , , 非 只 有 歷 向 事 生 鍊 滅 門 Ü 中 , 決 , 不能 精 進 勤修 除 0 不著 此皆學佛之緊要 相 不 壞 相 關 ` 普利 鍵 0 切之

7 中 住 , 相 必著 以 行 布 一句。 -施六度 故欲得 , — 不著 遇 障緣 ` 四 , 必 句 皆 致 退 離 , ジ 必 0 當 須 無 知 念 妄想未歇 0 , 起念便著 0 於 四

白

8 便是荷擔 無 論 僧 俗 如 來 ` 無 男 **| 上菩提** 、女 , 但能信 0 Ü 不 逆, 莫不 如是成就 0 Ξ 心齊發 , 紹隆 佛 種

9 即 是 如來 許其 戶爲 爲 性 承 繼 德 佛位 圓 明 一之人, 之人 0 堪任覺王之法也。 「無上菩 提 ,爲 覺 如來悉知、悉見』 王 獨 證之 法 0 許 其荷 ,猶言常寂 擔 此二 ,

光

中

印許之矣

#### 何 以 故 須菩提 。若樂 小法者 。 著我見人見衆生見壽者見。則於此經

能聽

受

讀誦

0

為

解說

0

1 聞 小 此 法 <u>\_\_</u> 經 謂 典 小 , 乘 信 法 Single Control 不 , 兼指 逆 之 不了義法 反 面 0 是 。 正 借 是 反 無無 面 以 上 顯 深 JE. 經 面 之 義 反 也 面 0 樂 小 法 又是

2 凡 ジ 夫 若 之 有 我 取 執 , 誰 , 有 使 粗 之 取 細 之 也 别 0 非 0 何 他 嘗 , 淨 我 絕 也 根 0 株 故 哉 無 論 0 取 法 取 非 法 , 皆 爲著 我 0 不 過 較

3 前 之 能 取 云 , 但 之 妄 我 知 遣 相 見 相 , 乃 0 , 功 此 有 行 云 所 猶 我 取 淺 Ż 見 0 幻 必 相 須 0 0 達見 無 故 論 著見,是著相 ,功 著見著相 行乃深 , 著 。妄見不 之病 則 成 根 病 除 0 0 是 是 , 之 病 之爲 爲 根 異 仍 同 在 0 0 由 然 0 幻 是 因 相 有 觀

4 此 經 前 後 所 明 , 祇 是一 意 0 不過 /前半 亦淺亦深 ,後半有深 無 淺

即

不

能

淨

除

0

自 證 分 見 相 分 分 能 所 見 顯 相 相 轉 境界相) 相 1 本 本 經後 經前 半部 半部 約 約 境 N'S 明 明 無 無 住 住

5 應 當發 Ü 依 經實行 0 發此 心時 , 便是荷擔如來無上菩提 0 以 經 中所説 , 乃成 佛

之心要故。

6 欲求 契 八大大法 , 惟有聽受讀 誦 0 蓋 大 開 圓解 , 誠爲 不易 0 若常聽深解者 離 相

離見甚深者)之解説,可以事半功倍。

7 得 根 此 , 聽受薰習之力 可 變爲 上 根 利 智 , 加 0 經 以 讀 云: 誦 薰 佛 習之 種 力 從 緣 0 將於 起 0 不 仗 知 此 不 覺間 勝 緣 , , 何慮之 Ξ Ü 齊 有 發 0 雖 極 鈍

8 欲 除我 切諸佛 見等虚妄之 , 及 諸佛 相 無上正 想 , 等正覺法 非 於 此一 ,皆從 切 無 住 一之金 此 經出 剛 故 般若 0 信解受持 ,必不可 能 以

一 () 四、結顯經勝

須菩提 處 則為是塔。皆應恭敬 。在在處處 。若有此經 。作禮圍繞。以諸華香而散其處 0 切世間天人阿脩羅 0 所應供養 0 當知此

邊

0

1 應 盡 未 在 |在處 來 者 , , 一 切 處」,有 是 明 天龍 供 養 八部 應宏揚遍一切處 爲一 ` 切 四生六 眾生之責 道 , , 0 無處 所應擁 故 不 切眾生 護 在之意 0  $\neg$ ,皆應極 供 0 養 ڪ , 切 力弘 表 世間 其 揚 擁 , 謂 護 令在 也 遍 法 0 在 界、 -處 所

處

,

皆有

此

經

0

2 3 清 表 供 此  $\neg$ 養 淨 處 則爲 種 福 比 必 , 感應 前 是 慧 用 香花 意 雙修之 塔 深 道 交 0 0 , 應 也 因 經  $\neg$ 即是 花 知 0 , 證 此 느 表 塔。前言「 福 經 慧莊 爲 莊 三寶命脈 嚴 嚴之果 , -經 香 所 典所在之 0 又 表 關 清潔 也 香 0 處 以 0 此 爲 ,即爲 花 佛 經 之 能 成 有 使 爲 佛, Ξ 0 果 德 之  $\neg$ 若 因 ` 散 尊 現 , 三身 重 之 一弟 散 , 表 耳 子 三業 之 0 , 0

6 5 佛 經 菩 行 應 薩 供 願 之 養 品 所 0 稱 云 則 受 讚 持 , 讀 誦 誦 切 此 、廣 人 願 者 天皆應 爲 , 人説 行 禮 於 者 敬 世 間 , , 其爲 , 無 切 眾 龍 有 生悉應 障 天 擁 礙 頀 0 供 如 可 養 空 知 中 0 0 月 當 , 出 知 此 於 雲 翳 經 , 0 諸

4

經

所

在

處

,

如

是

殊

勝

0

則

信

Ü

不逆、依

教

奉行

之

人

, 其

福

德

之

殊勝可知

0

表 智 , 表 悲 0 日 以 此 二種 爲 恆 課 , 正 是福慧雙修 ` 悲 智合 , 功 德 無量 無

四

嚴清淨平等覺經》 善 導 大 師云:「如來所以 ,實爲諸佛如來普度法界一切罪苦眾生,平等成佛之第一法 興 出 世 , 唯 説 彌 陀 上本願 海 0 足 (佛説 大乘無量壽莊

門也。是尤 應知之者也。

9 8 擁 今世尤應廣 護 0 即在 爲 在處處皆獲安寧矣 弘 揚,令在在 處處皆有此經。 0 則在在處處 ,皆有三實加被 天龍

10 是捨 真法 此 在 行者當發大心 在處處眾生 經 界故 功德 己 )利他 殊 ,一切眾生同體故,冥薰之力極大故 勝 ,便是已開道眼 , , , 亦 日日 爲十方三實所護持,一切天龍所恭敬 必不知不覺,發起信 爲在在處處讀 ,便是觀照一眞法界,便是行 誦 ,求消 Ü 。此等感應,真實不虛。 災障 0 · 豈但在在處處 故 。人能 利 益一 如 切 可獲 眾 是 何 生之 行之 以故 安 寧。且 離 ? 相 便

一0五、約滅罪顯 標輕賤之因

小

遲速

,全視當人觀行之力如何。是發大心者,當下便可起而行之也

布

施

便是信

·C

不逆依教奉行。

成就不可思議

功德

, 荷

擔

如

來

。 其

效

力之大

0

0

- 1 爲 因 教義殊勝,能滅先世重罪,得無上菩提。欲證菩提,必先消除夙障,福德方 圓 滿 0
- 2 罪 業 爲 應 人 墮惡道 輕 賤 ك , 如 , 明 訕 其被 謗屈辱等。廣言之,凡遇困難拂逆之事皆是。 人輕 賤之故 也 0 『是人先世
- 3 其 凡 前 人 造 生造有善業 業 , 無 論善惡 ,其果先 ,皆是熟者先 熟 0 或多生善果之餘福未盡。而惡果受報 牵。 前生造惡,今生未墮,待諸 後生者 之時猶未 0 因

到

0

所

以

今生尚未

墮落也

- 4 身 謂 有 善 因 0 惡 必 有 到 此 言萬 頭 果 終有 0 若 事皆空 報 非 別造 , 只爭來早與來 , 惟 殊勝之因 有 因 果 在 , 速證 小遲是也 0 由 是 殊勝之果者 觀 0 之 古 , 人 德 云: 生 ,定業之報 在 萬 世 , 般 有 將 ,其 何 不 趣 去 何 味 , ? 能 惟 有 免 業隨 。所
- 5 造 乃 至 業 生 , 業 天 障 , 到 也 頭 0 免不了一 墮惡道 , 個 報 障也 一苦」字。 0 不 知 凡夫不知 罪 業 之 不 此上三 可 造 , , 惑 皆是虚妄 障 也 0 相 雖 想 大富 0 執 大 貴 迷不

金

悟,障其見道、修道、證道。故謂之障也。

6 學佛唯一宗旨,在於除障。一切佛法,一言 以蔽之曰,除三障 而 己

7 此 2節經文 ,是明業力不可思議。受持讀誦此經 ,爲一切 世間天人阿修羅所應供

養者。今以夙業故,反而被人輕賤。業障之力大矣哉。

8 起惑爲造業招苦之根。惑滅則業苦隨之而滅。三障既消,便三德圓成、三身 圓 絚。 此經,的是斷惑除障,達於究竟之經

### 一〇六、明滅罪得福

## 以今世人輕賤故。先世罪業則為消滅。當得阿耨多羅三藐三菩提 0

1 此 正明 ,善惡二業,各有因果,各各並存,不能抵消。故經百千劫 經 功 不可思議也。 『以今世人輕賤故,先世罪業則爲消滅』。 ,其業不亡 當 知 佛 經

也 則 奈 何,惟有極力消滅惡種之一法耳。

2 若依最上乘了義之教,修殊勝因,剋殊勝果。如念阿彌陀佛,求生淨土。便可

將 夙 世所 有惡種 , 連 根帶葉及其將成未成之果,斬 斷剷 除 。 豈止善果先熟 , 不

令 惡 果 得 成 己 哉 0

3 所 修是 無 我 相 、無 法 相 、亦 無 非 法 相 0 則能 造之 ジ 既空 ,所造之業自滅 0 沂 謂

罪 從 Signal Control 起 將 N. 懺 , Ü 若 空時罪亦 亡 0

4 當得 \_ 字 , 既 蒙 世 一尊親 許 , 即 是 授 記 0

5 受持讀 誦 此 經 느 ,  $\neg$ 爲 人 輕 賤 <u>\_</u> 0 其 中 含義 ,説之 不 盡。茲 再略 舉 五 義 0

1 令 免 也 知 因 果 可 畏 , 惡 業 不 可造 0 幸仗 金 **亚剛般若** 之力 , 得免墮落 , 而 猶 難全

3 今遇 之事 , 亦 不 が著 相 0 應 作滅 罪 觀

2

令聞上來

恭敬

之

説

, 不

-可著

相

. o 著

相

則

遇

不

如 意

事

,

必

致

退

Ü

0

拂 逆 應

4 一切 眾 生 , 夙 業 何 限 0 極 重果 報 , 此 經 亦 能 消 滅 0

5 令 知 因 果 轉變 , 極 其 八繁複 0 應 觀 其究 竟 0 不 可僅 看 目 前 , 淺 見 懷

6 此 節文 中 , 暗 示 告 誠 學 人 有三 0

1 令世 受 人 輕 賤 , 是 先 世 重 罪 所 致 0 凡 遇 此 事 者 , 應 生 畏 爠 Ü , 順 受 ジ

2 受輕 賤 者 , 若 受持 讀 誦 此 經 , 夙 業 可消 0 應 於金 剛 般 若 生飯 命 ジ 0 應 對

輕賤我者,生善知識想。

3 輕 賤 ?即應墮之見端。一切學人,應生勤求懺悔之心 0 而 云 『當得菩

提』,猶未得也,應生勇猛精進之心

7 慧 此 日 經正是懺 能 消 除 海妙門 ° 此經之體,即 。《法華》云:「若欲懺悔 實相 也。 離 相 離念,正是觀實相 者 , 端 坐念實相 0 0 亦正 重 罪 是 若 除 霜 惑 露 ,

消業、轉報之無上妙法也。此即理懺。

8 事 行願 , 則 爲尊 品》云·「菩薩若能隨 重承事如來。若令眾生生歡喜者,則 順 眾 生 , 則 爲 隨 順 令一切如來歡喜 供 養 諸 佛 0 若 於眾 ° 生 尊 故行六 重 承

9 若 但 讀 誦 而 不受持 0 只 能種遠 因 , 不能收大效 0 只能 池増福 , 不能開慧 0 只能消

學佛若 輕 業 , 不從此 不 能 滅 經入, 重 罪 縱令苦行無數劫 , 只能成菩薩 , 不能成佛 0

10

度

,

即

事

懺

也

0七、約供佛顯 明供佛

須菩提 諸佛 。悉皆供養承事。 無空過者 。我念過去無量阿僧祇劫 0 於然燈佛前。得值八百四千萬億那由他

0

1 由 旧信位 而 初住、而 成佛,經歷時間 ,或延或促。全視其人根器之利鈍,功行之

勤 惰 , 而 致 不同 0 豈 可 拘 執 0

2 嚴 供 所説 養 <u>\_</u> 之事供養 , 簡 言之 、法 , 即 供 飲 養 食 、衣服 、臥具、湯藥、四事供養。廣言之,如 華

0

3 勤 承 , 爲 事 顯 者 不及 ,左右 受持此經之張本也 事 **奉** 0 -悉皆 0 ۵ , ΙĒ 指 『無空過』 言。言歷時之久,供佛之

0八、顯持經

若復有人。於後末世。能受持讀誦此經 。百分不及一。千萬億分。乃至算數譬喻所不能及 。 所得 功 德 0 0 於我所供養諸佛功

- 1 德 於 比 後 我 末 供 世 佛 之 功 正 德 當末法 , 我 則 ,指 不堪 今世也。 與之 相 比 謂末世眾 0 算 數 文譬 喻 生 , 皆 有 不 能 能 受持 及 0 讀 誦 此 經 之 功
- 2 是 因 之高 持 經 者 下 不同 根 器 之利 也 鈍 , 功行之深淺 , 有 種 種 不同 0 故 比 較 不 及 之 程 度 , 遂 如
- 3 但 經 此 是第 知 , 供養 便 得 五 除 次 承 事 障 較 之所 顯 ` 經 便 能 得 功 及 授 ,是 哉 記 説 , 0 在罪 豈我昔日未授記前經歷無 業消 滅 ,當得 菩 提 之後 數 之 0 意若 劫 , 值 日 遇 , 無數 受 持 之 讀 佛 誦 此 ,
- 4 果 供 能 養 受 承 持 事 所 , 便 以 是 不 悟 及 佛 者 知 , 見 的 指 受 入 佛知見 持 此 經 0 0 所 以 以 經 無 中 數 義 七寶施 趣 , 是 開 、身命施 佛 知 見 ` ` 多 示 劫 佛 供 知 佛 見 0 ,

皆

不

能

及

,

理

在

於

此

0

- 5 世 末 世 大 眾 有 生 其 , 人 鬥 可 爭 知 堅 0 固 特 , 舉 業 末 重 世 福 , 輕 以 , 示 障 不 深 慧淺 可 輕 視 0 眾 然 生 而 0 尚 此 有 攝受之平等也 受 持 讀 誦 者 0 則 正 像 之
- 6 當來 此 經最 一切眾生 能 消 除業 ,力爲 障 , 弘傳, 末 世 眾 盡未來際 生 , 不 可 不奉 ,不令斷絕 持 此 經 0 0 此 此 咐囑之深長 經 爲三 寶命脈 也。 , 故 勸 現前

若具說者。或有人聞。心則狂亂。狐疑不信。 須菩提。若善男子。善女人。於後末世。有受持讀誦此經。所得功德 我

1 此結成前五次較顯功德。垂誠學人,顯示經旨,兩種深意。『狂亂』 狐

疑』皆垂誠學人語也。

疑』 『狂亂』指妄談般若,未解真實義也。惑亂眾心,故曰『心則 ,將信將不信之意。亦由未解真實義,不能生起決定信心 狂亂』 狐

3 實行,久久方能相應,不可狂也。功到便能自知,不必疑也 世尊此言,是誠行人當知此事本非言説所及 ,惟證方知 。必須一切不著,真修

明不思議

。當知是經義不可思議。果報亦不可思議 0

金剛經講義節要卷三

1 分分證 如來」及「當得菩提」。『 當 知 。 皆應離名字、言説 兩 句 , 正 是 規 誠 狂疑者之詞。 、心緣、 經義』, 專 諸 『果 相 明 離 微微 一切 報』,指 密 諸 契 入 。 相 所 ,方能證 虚 得 相 功 遣盡 德 性 , 即 0 , 淨 分 上 德 分 文 自 離 一荷擔 顯 便 0

- 2 前所謂「佛即非佛」者何耶?當知『果報亦 世尊之意若曰,前所謂「法即非法」者何耶?當知 不可思議』故也。 『是 經義不可 思議』 故 也。
- 3 斷 性 總之,是經義 。直 不 可 須言語道斷 議 也 。 此 趣,是專遣情執,以證空寂之性。果報 之謂 ,心行處滅,方許少分相應。心行處滅, 7 經義不可思議 ,果 報 亦 不可思議 , 即 是證 不可思也。言語道 0 得 不可 緣 念之
- 4 若 不 知 向 這 言語道斷 ` 心行處滅、 不可思議中觀照 契 入。便與經義 乖 違 那
- 5、『不可思議』有三意:果報可證。
- $\widehat{1}$ 言語斷 , 心 行滅 0 經 義 所 明 者 , 明 此 0 果 報 所 得 者 , 得 此 0 此 本 義 也。
- 回 映一是 經 有 不可 思議功德」句, 並 加 釋明 0 藉 以收束「極 類經 一功一一

節文

也

(3)顯是經功德及持經者功德。無上無等,非凡情所能窺,非言語所能道

也。

一五九

## **地於里」**

淨空法師 節錄

经

三、下半部 (卷四、卷五)

- 0 説明本經前後兩大段之不同處
- 前 半部 經 (約 境明 無 住 , 以 彰 正 智

1

`

- 1 是爲 將發 大心 修 行 者 説 0 般若 教 以 如 何發 Ü 、度眾 伏 惑 ` 斷 惑
- $\begin{bmatrix} 2 \end{bmatrix}$ 遣 粗 執 0 遣 其 於 境 緣 上 , 生 分 別 Ü , 遂 致住著之病 0 敎 之 離 相 0
- $\overline{3}$ 令其 離 相 ,是遣 所 執 0
- 4説 離 \_\_ 切 相 , 方爲發菩提心 0 利益眾生之菩薩 , 空其住著我法 之 病

邊 不著

後半部 5 經 明 一切皆 約 非 ら い 明 , 無 以 顯 住 般 , 从若正 以 顯 智 般 之 若 獨 理 體 眞 0

2

 $\widehat{1}$ 是爲 已發 大 。 ご 修 行者 説 0 發 Ü 而 日 我能發 能 度 ` 能伏 ` 能 断等分別著

我 , 仍 須 遣 除

- $\frac{2}{2}$ 遣 細 執 0 即 是 於 起 ジ 動念時 , 便不應住著 0 教之離 念
- 3 令其離 念 ,是遣能 執

金剛

經講義節要卷

4 說無有法發菩提 法二空之病。二邊不著亦不著 ,無有法名菩薩 ,以及一 切法皆是佛法等 0 空其住著我

5 明一 切皆是 ,以明般若理體之一如 0 此是萬法本體,故一 切法莫非實

最 後 **反結之日** 「不取 於 相 , 如 如 不動」。全經義趣 , 盡 在 裏 許

3

相

0

4

又 前 明 一切 皆非,令觀不變之體。後 明一切皆是,令觀隨緣之用 0 前雖隨緣而

不變。後雖不變而隨緣。

5 綜上諸説,以觀全經。全經旨趣,了了於心目中矣

、約心明無住以顯般若理體 深觀無住以進修 發心無法 重請

爾時須菩提白佛言。世尊 善男子。善女人。發阿耨多羅三藐三菩提心

## 云何應住。云何降伏其心。

1 此節經文,看似另起,實則緊接前文而來。長老問意是說,我法二執,已與發

2 前 云 何 日 應云 獨 應 往著 何住」 0 若 ,是問菩提心應云何安住 不住於此法 ,何謂發此心 。今日 。住既不可 『云何應住』 , 降又 不得 ,是問菩提心 ,將奈之

3 前 何 既 云 云 「應離一切相發菩提心」 應離 \_ 切 相」,又云 0 **一發菩提** 切 相賅攝甚廣 Ü 耶 0 0 發菩提心之相 ,當亦 在内 0

何

4 長老此問 , 又 是曲爲 現前當來, 切 粘滯不化者 , 請求開示耳。

一一二、示教

我應滅度 佛告須菩提。善男子。善女人。 一切衆生。滅度一切衆生已。而無有一衆生實滅度者。 發阿耨多羅三藐三菩提者。當生如是心 0

1 此 正開示教導起心動念時,離相之方便也。

金剛

經講義節要卷四

2 相矣 體 如是』 , 滅 故不 度一切眾生,乃應盡之天職。 , 日「當發」而曰『當生』 指下三句。現其本有曰 生 者, 若以爲我當發此心, 以此 ,顯其本無 日 便有矜張之意 發』 0 眾生本來 ,便著 同

3 説 ジ , 破我執 -應 也 字 ,是遣其著於菩提,破法執也。說一 『當生』 , 是遣其著於發

0

4 幷無 發無上正等正覺者,須先覺了度眾生是應盡之責。且此責終未能盡 等於未盡 所謂發 0 Ü 當生如是 0 庶與清淨 ·心 , 覺心 無 能 相 度 應 、無 耳 所度、無分別 0 、無所謂菩提 ` 無 0 所謂度 即 盡 , 亦

5 本經天 者應體會此意 然分爲信 解修證 四 部分 0 而 不可局其次第。雖分四 , 而 不可局爲四 , 學

#### 一三、徴釋

何以故 。 若菩薩有我相人相衆生相壽者相。則非菩薩 0

- 1 我人眾壽四相,雖同於前,而意甚細。蓋已一切不著,但著於上求下化極微 細
- 之分別耳。

0

2 若微 細 分別未淨,我相病根仍在。雖曰 『菩薩』 , 名不副實矣。 **儆策之意深** 

一一四、結成

## 所以者何。須菩提 。實無有法發阿耨多羅三藐三菩提者。

1、此句有二義。可作兩種讀法。

 $\widehat{1}$ 

『法』字斷句。

淨。清淨覺中,不染一塵,名爲菩提,實無分別心 。 故 必實無有法 ,

意謂發正覺者,實無有法。

以無上正等覺,即是究竟清

乃名發無上正等覺者。

2 發而無發,乃爲真發。住降在其中矣。須知當生如是心  $\widehat{2}$ 『無』字斷句。意謂 ,有法發無上正等覺 ,實 無 , 如 便是無住 此 事 理 0 一而住。 應應

一六六

滅度一切眾生』三句,是降伏其心之意也。

3 三事 · 只 是 \_\_ 事 0 \_\_\_ 降 伏人 原 爲 不降 之 降 0 發 ジ 即是無發而 發 0 此皆破 我遣

執之微妙方法。悉心領會,方爲善用功者。

五、舉果明因 詳 明 明 果 明無得而得 舉問

。於意云何 。如來於然燈佛所 0 有法得阿耨多羅三藐三菩提不

1 此 引往事爲證 0 其時證無生 法 忍 , 位 在 入 地 0

2 世 尊 防開 上 説 者 , 疑 謂 發 ジ 無 法 , 云 何 得 果 0 故舉果 以 明 之 0

3 若 知 得 果 者 , 乃 是 無 得 而 得 , 則 發 ジ 者 , 必 應 無發 八而發 也

4、此事前後兩引之,而命意不同有三。

1 前 在 問 法 於 法 有 字 0 所 得 以 否 無 法 0 得 答 菩 日 提 於 法 , 實 證 無 明 : 所得 上 文 無 0 法發菩提之義 其意重 在 得。 也 0 字 0 此 中 則 重

2 前問中「法」 字,是指無生法忍 0 此 中 · | |法 | 字, 即 指 阿耨多羅三藐三

菩 提 0 因不住法,故今曰圓滿證得究竟果法而成如來。 如是因 , 如是

果。絲毫不爽。

3 前 地 問 果 於 , 法有所 明 發 Ü 得否,是舉果明因 因 0 此 中之「法」 然「法」字是指無生法 **,是指無上菩提** ,故 應 以 忍,故只 兩 重 因 舉八 果釋

之,於義方圓。

5 説一 塵 0 作 佛 如 時 來 如 此 , , 即 含有 則昔在八地時 不應住法意在矣。如來是性德之稱 , 其 心無法塵也可 知 0 , 覺性 圓明 , 豈有法

一一六、答釋

不也 0 世尊 0 如我解佛所說義 。佛於然燈佛所。 無有法得阿耨多羅三藐三

菩提。

1 ` 果 法 不 之稱 也 ك 也 , 活 0 故 句 非 0 無 謂 法 非 無法 0 然 彼 非 有法 時實 以以證 也。 無生法忍 彼 時正蒙授記當來作佛 , \_\_ 法 不 生 , 而 0 蒙 許 授 其 記 將來得證 0 故 非

六八

有法也。

ジ

,其義昭然

0

2 總 以 顯 明 ジ 無法 以求得 , 而 後可得 0 若住法求得 , 便不能得 0 則 不應住法發

一一七、印成 如來印許

佛言 。如是如是。須菩提 。 實無有法如來得阿耨多羅三藐三菩提

1 -如是』 ,不謬也。實無有法得阿耨菩提。 覺性圓明 , 名 『阿耨多羅三藐三菩

提』。若有法塵,便非圓明。

3 2 實因心中無此果法 『實無』 , 謂 彼時 ,而後得成如來。使 在燃燈佛 所 , 實無絲毫 知雖得而實無所得,方爲性德圓彰之如 有法得 成如來之心也。

來。

一一八、反正釋成 反釋

#### 金剛經講義節要卷四

# 須菩提。若有法如來得阿耨多羅三藐三菩提。然燈佛則不與我授記。汝於

來世。當得作佛。號釋迦牟尼。

- 1 昔日 授記 ,實由於證無生法。發覺初心之菩薩,若知得有法則不授記,無法乃
- 與授記。
- 2 受持讀 誦 此 經 , 必應 如教 ,於一切法無住而住,方爲信心不逆,荷擔如來。方
- 能生福減罪,當得菩提。
- 3 來 ,得無上菩提 三菩提』下 , 。便 意謂 不能證無生法忍。則并授記亦不可得矣 ,彼時未蒙授記之先,若心住於無上菩提之法,希望成 。 豈能成 如來耶 如 o

#### 一一九、正釋

# 以實 無有法得阿耨多羅三藐三菩提。是故然燈佛與我授記。作是言。汝於

## 來世。當得作佛。號釋迦牟尼。

ー七〇

1 以 其 實 無住著菩提法 以求得之之 Ü 0 明 其正 因 Ü 無有 法 , 乃 證 無生 0 得蒙 記

耳

2 無 菩 提 可 住 0 正 是 説 明 不應住 之 所 以 然 0 乃 離 相 之 極 致 , 亦 法 性 之 本 然 也 0

3 漸 必 解 漸 消 深 而 0 後 所 信 以 學 深 佛 , 重 解 在 圓 解 而 慧 後 修 , 所 圓 謂 0 觀 其 慧 於 也 證 入 也 不 難 矣 0 解 獑 漸 開 , 執 情 我 見 便

4 得無 妄除 無 無 上 障 正等覺 上 上 正 , 等 則 0 ·覺耳 者 名 爲 非 正 切 他 覺 眾 , 即 所 是 同 0 覺至 具 真 , 如 一究竟 故 本 名 性 ,性 , 正 亦 德 筝 名 全彰 自 性 0 清 0 但 無 爲 淨 以 分 Ü 名之 别 0 執 因 著 , 其 不得 妄 爲 (想所 萬 已強 法 之宗 障 名 若 之 , 能 故 日 遣 稱 ,

5 實 法 想 則 性是 ` 不 應 本 存 具 有 , 得想 安有 所 得 , 所 以雖得而 必歸 無所得 0 明 得 此 理 , 便 知 不 應 有

6 慣 欲 性 , 本 光 性 圓 依 照 然 , 在 須 障 令淨 0 故 無 不 點 但 塵 0 切 有一 法 不 法 應 在 住 , , 有 即 菩提 得 在 法 亦 依 不 然 應 是 住 分 別 執著 的 老 習

7 須 徹 底 覺 悟 , 根身器界一切境 相 ,皆是空花水月 0 迷著計 較 , 徒 增 煩 惱 0 並 須

持 戒 修 福 斷 其 染 緣 , 除 其貪瞋 0 如 是 觀 行久 久 , 情 執 漸 薄 , 妄 想 亦 隨 而 獑

、 無 少

8 返 無 死 觀 始 , 來 則 0 習 所 氣 有 切 之 持 分 深 戒 別 修修 , 執 雖 著 福 知 自 相 、六 無 皆虚 0 度 而 妄 、 十 相 , 而 之 願 有 攀緣 , 無 彌 , 復 不 更 精 息 無 進 0 關 必 , 係 須 以 0 歷 於 是 事 動 以 念處 而 離 煉 念 著 ジ 爲 力 0 離 若 , 相 打 向 之 得 ジ 究 念 源 竟 上 頭

也

9 五 河 分 筝 别 蘊 執 六 著 切 根 法 取 ` 相 山 , 便 之 河 如 病 大 地 , 筝 楞 與 嚴 經 切 切 法 法 所 並 , 皆 説 不 是 相 , 干 唯 咸 0 ジ 是 取 所 妙 相 造 淨 之 0 病 佛 明 若 令 Ü 性 除 \_\_ 淨 切 , 法 明 則 體 内 不 應 而 住 五 0 蘊 著 此 法 , , 是 法 外 皆 而 遣 其 山 如

之真實義也。

10 取 法 皆 起 , 信 同 便 有 如 論 故 所 V 云 立 0 • 0 便 須 此 非 知 真 阿 耨 如 切 體 菩 法 皆 提 無 有 如 , 即 可 0 是 遣 真 , 如 以 之 \_\_ 異 切 名 法 悉 0 若 皆 真 住 於 故 此 0 亦 , 無 仍 是 可 取 立 相 , 0 以 有 所 切

11 大 乘 法 法 佛 皆 法 中 如 重 要 之 段 義 經 文 0 向 後 所 説 0 , 無 非 \_ 闡 五 節) 發 此 義 , 爲 , 證 全 成 經 中 此 義 重 要 0 之 此 是 義 世 0 尊 亦 將 即 自己 切

親 證 者 和 盤 托 出 ,詳爲 開 示 ·。俾眾 生 由 此 而 悟 入也 0

12 當 劫 知 , 0 法 惟 以 茶子 當 法 皆 向 納 如 法 須 法 , 若 皆如 彌 其證 ,變娑婆爲 上 到 一觀照 , 必 , 以 淨土 能 行 盡遣其我見遍計之執情 , 至 出 0 此 如 事事無 促 無 量 劫 礙 地 爲 位 \_ 刹 , 方 , 那 以 許説 , 期 延 證 此 \_\_ 刹 入 話 , 那 0 斯 爲 無 爲 切 學 量

耳。

13 因 行之淺深 切 法 法 清 法 皆 淨 本 , 如 故 然 有成賢成聖之差別 則 , 絕 法法皆真。 非 造 作 ,故曰「無爲」。一切賢聖莫不修 《法華》 曰:「是法住法 位 , 世 間 此 相 證 常 此 住 0 0 但 因 故 功

14 若 道 死 領 即 , 、會得 是 無 涅 所 槃 不 法 可 , 法皆 0 故 如 《最勝王》、《維摩詰》等經云, 煩惱即是菩提」 ,我見情執之病, 0 皆顯 法法皆如義 既 都遣盡 五 0 也。 則 見 蘊 相 即 即 是 見 法 身 性 , 頭 頭 — 生 是

發 離 Ü 相 自度 離念是 度 己 他 , 以 期明 性見佛。扼要之方,全在於此。其方云何?依此 經教

,

15

0

1 ` 之 相 如來』之義 ,是之謂「 , 如 離 切法差別之虚 0 不 見有一法獨異之 相,證一切法 相 ,是之謂 如之真 『諸 性 法 一。不 如 ے 見 0 有諸法差別

2 法 如 如 義 者 <u>\_</u> , , 無差別之義 即 法 性 一空寂 亦不異之義 之義。證空寂之性 0 謂法 ,名爲 性 無有差異 『如來』 也 0 0 以 其空 故 日 寂  $\neg$ 如 故 來 0 者 , 諸

即

諸

法

如

義

0

3 4 於諸 其 佛 中 稱 法 關 大 覺 鍵 , 非 , , 全 即是究竟覺此 如 也 視 著 · 著於如 不著 。不著有 不一不異之法性 ,非諸法也 , 諸 。故 法 不 0 如 礙 **双來所說** 一如 故 日 -0 法 不 如 著空 來者 , 皆 不 , , 即 可 取 諸 如 法 不 , 不 礙 如 義 可 諸 法 説 0 0 0 著 唯

5 修學 者 , 佛 應 事 離 門 中 切 諸 , 不 相 捨 ,修六 一法 度萬 故 0 如是覺 行 0 離 諸 ` 如是離 相 者 ,實際 ` 如是修 理 地 , , 則 不 法 染 相 塵 應 ` 故 性 0 修萬 相 應、 行

證

方

知

故

0

而

得

證

相

應

矣

0

一七四

6 法 總 隨 之 ジ , 轉 昧 0 平 即 筝 法 , 法 取 莫 差 非 别 真 0 如 便 0 ij. 古 隨 德 法 所 轉 謂 0 即 , 迎 非 賓 法 送客 亦 成 障 , 運 礙 水 0 於 搬 柴 差 , 别 行 , 住 見 坐 平 筝 臥 , 便

六 時 中 , 於 諸 法 上拈 來 便是 者 ,是 好 \_\_ 幅 無 事 道 人 行 樂 圖 也

7 當 知天 下本 無 事 , 庸 人 自 擾 之 0 拈 來 便 是 , 自 在 何 如 0

8 古 山 德 ` 水是 云:「不 水者,只 悟 時 見 , 山 諸 是 法 也 山 0 , 山 水 是 不 是 水 山 0 ` 悟 水不 了 時 是 , 山 水 , 不 惟 是 見 山 , 如 水 也 不 是 水 0 山 是

9 青 又 有 山 依 悟 舊 後 歌云:「 , 光景 焕 然 青 山 新 矣 還是舊青山 0 0 蓋調諸 法仍舊也 0 而 見諸法 之 如 0

則

10 唯 動 如 佛 , 故 如 來 來 者 , 亦 證 ,爲 不 性 動 明 0 如 雖 其來無來相 0 名 則 曰「來」 盡 真 如 , 際是 ,實 故 曰 則 來』 來 如 而 0 無來 0 眞 爲 如 明 , 無 無 其 際 來 如 , 無 而 故 來 如 來 者 相 亦 也 , 無 故 0 際 當 曰 0 真 知 名 如 爲 不

耳

羅三藐三菩提

0

或疑其仍爲有法,殊不知實無有法也。但爲明其覺已究竟。無以名之,名爲 佛得阿耨多羅三藐三菩提』耳。若約性德言,實是諸法一 如 0

曰 佛 , 正明稱爲得菩提者,意在顯其已證無上正等覺,亦即諸法一如之果

二二、明一如

耳

須菩提。如來所得阿耨多羅三藐三菩提。於是中無實無虛。

1 如來所得』者,唯一『無實無虚』 ,即是「諸法如義」 0

2 相 如 來所得之法,乃是實相。實相者,無 , 無虚』也。若究竟言之,相不相皆無,故曰 相無不相 0 『無實無虚』 無 相 , 『無實』 0 虚實皆無, 也。 無不

是爲真實之法。以證成上文真實之說也。

3 性 阿耨菩提 ·足證如來所得,「無實」,覺性空寂 ,即眞如覺性之異名。如來即諸法 。「無虚」,覺性圓彰 如義,稱 爲如來,因 故 其已證真如覺

4 一法不生,實無有法也,故無實。無法不現,諸法一如也,故無虛

5 也。空而不空,無實即復無虛。不空而空,無虛即復無實。此是一切法,如如 無 因真 .實無虛』,即《起信論》「如實空」義,「如實不空」義。如實即是真 如爲眞實之性體,故曰如實。如實空者,無實也。如實不空者 ,無 虚

6 不空是由 空來,可知 無虚是由無實來。諸法 一如,是由實 X無有法 來

不動之真

體

0

無實 無 虚 ,可指諸法言。諸法緣生,故無實。 如來所得』,但 證諸法如義耳。 無虚,可指「如」言。真如不空 故

8 無實無 虚 觀 中有實 切 法 虚 ,是空有一如,性德本然。如來證此,說此。令眾生覺此 ,亦是權教菩薩 唯實,凡夫也。若觀一切法唯虚,二乘也。即觀一切法實 佛與諸大菩薩,觀一切法無實無虚,是整個的。無 中有 修 此 。 若 虚 ,

實即無虛,無虛即無實。諸法一如,空有同時

0

9 佛 所住心,離一切相行布施六度,以利益一切眾生是也。 其 事 ن ·門中,不立一法,無實也。不捨一法,無虛也。應無所住, ,無虚也。 無實無虛 ,即是諸法實相。應如是覺 ,如是修。云何修?生無 無實也。 而生

一二三、約諸法明如 明即一切法

# 是故如來說一切法皆是佛法。

1 諸法緣生而無實,同一如實而無虛。所以『如來說一切法皆是佛法』。由「諸 法 如 展轉相生、相釋、相成,其實皆明一義,「應無所住」是也。 如義」,開出「無實無虚」。即以無實無虚,顯明一切皆是,證成諸法一

花 云:: ,莫非般若。庭前翠竹,盡是真如。」是之謂『一切法皆是佛法 「五蘊、六入、乃至十八界,皆如來藏妙真如性。」古德言:「窗外黃 0

2

 $\neg$ 

如

來說』三字最要,明其是約性而說。離相觀性,則

頭頭是道。

《楞嚴》

3 世出 世法 ,皆是緣生。觀其不異之性,不變之體,則一切皆是 ,諸法一 如矣。

金

否 則 住 法 發 ジ , 住 法 修行 , 則 佛 法 亦 非 佛 法 , 何 況 切 法 0

4 世 廣 法 而 即佛 言之 法 , 凡 0 若 行 行佛法 世 間 法 , , 慈悲 而 存名利恭敬之心 爲 本 0 皆 爲 利 , 他 則 , 佛 不存 法 亦成 利 己 世 0 法 矣 不 違 /佛法 則

一二四、明離一切相

#### 。 所言 一 切法者 。即非 切法 。是故名一切法 0

1 切 法』 , 知 其 即 非 , 而 不 著 相 0 則 是 佛 法 而 非 切 法矣。 知 是 假 名 幻

相

而

歸於

性

0

雖

名一

切法

,

而

皆是

佛

法

矣

2 行人於行  $\neg$ 即 非 、是名 、住 <u>\_</u> ` 坐 ,合而言之 、臥、二六時中 , 以 明 , 無 對 實 境 無 隨緣 虚 ` 空 ,皆應作 有 同 時 如 之 義 是 觀 0 世尊説 0 則處處皆是道 此 是 教

場,事事增長菩提。

3 清淨 必 於一切法 覺 性 , 外別覓菩提。《心 既 非 虚 而 又 無 實 法 經》云:「是諸法空 。 正 好 借一 切 法 , 以 相 歷 , 事 不 練 生不滅 ジ , 盡 ,不垢 空 諸 相 不淨 0 又 何

不增不減。」豈非無上菩提,宛然在望乎。

4 佛法如家常飯 ,自應飽餐,當注重消化。若能惺惺常覺,不即不離。則隨時隨

地,皆可得真實受用。

5 佛所 依之起觀照 說法,說理便攝有事,說性便攝有修。此一大段,皆說自覺聖智,令學人 0 必 須離相離念,方能契入 0

一二五、約報身明如

須 菩 提 。譬如人身長大。須菩提言。世尊。如來說人身長大。則為非大

身。是名大身<sub>。</sub>

1 身 如須彌 ,故曰『長大』 0 指佛之報身言也。『如來説』 ,正明報身與法身一

如也。

2 上來約名 號 、約 果德 、約 , 諸法 , 以 明 如 ,皆是法説。此約報身明如 ,則是喻

説。恐聞法説不了然,因喻而得了然也。

3 佛 具 法 身有 , , 所 長 劫 謂 二義 勤 同 體 修 0 之 <u>1</u> , 福 性 慧莊 0 約眾生言,又名 法 嚴 身即是清淨自性 ,自 性 圓滿 在障 顯 現 ,名爲 真如 0 此 名 , 自性 出障 亦 名 法 法 在 身 身 纏 0 法 , 此 亦 身 名 即 佛 出障真 與  $\frac{2}{-}$ 眾 生 如 所 0 切 諸 又 同

名報得法身。

4 身 約 性 , 故 ,法 日 『是名 身 非 大 相 身」 , 不 落 0 足 長 見 短 報 大 小 身 與 數 量 法 身 , 故 , 不 日 \_\_  $\neg$ 不 則 異 非 大身』 矣 0 0 約 相 言 , 則 名 報

6 5 得 遍 離 法 切 身 切 境 障 , , 光 淨德滿足, 明 普 照 , 曰 日 一自受用 他 受用 報身」 報身」 0 0 謂 法 身 修因 現 報身之 證 果 , 自度 相 , 原爲 已竟 利 0 他 即 出 0 可 見 報

7 之 自 性 切 報 法 0 他 礕 , 本 報 如 報 是 , 亦 身 真 是不 如 , 自 亦 即 性 \_\_ 不 出 , 異 障 隨 法 緣 身顯 所 現 現 0 若 之 不著諸 相 也。 不著報身之 法 之 相 , 則 相 見 諸 , 便 法 見 時 法 , 身之 便 見 性 諸 法 ,

8 法 報 身 , 相 雖 雖 相 不 好 光 明 性 , 則 而 不 不 異 礙 0 自 故 性 清 一切法皆是佛法 淨 0 且 因 自 性 也 清 淨 , 所 以 相 好 光明 0 推之

切

兩

不

相

礙

9 得 此報身之果,猶曰非身、是名,是佛不住此身相也。故菩薩修因時,應無所

住,而生六度之心。

一二六、明因 正遣法執 約度生遣 標遣

# 須菩提。菩薩亦如是。若作是言。我當滅度無量衆生。則不名菩薩。

- 1 會法法皆如之義,而於法無住也。 『如是』指上「法法皆如」一大段。謂佛爲菩薩準繩。初心菩薩,亦應如是體
- 2 「如」,諸法一 法,無實也。皆是一如,無虚也。虚實俱無,則因如是者,必果如是矣 如 。「是」,一切皆是。合而觀之,便是無實無虛。一切諸 0
- 3 菩薩度生、嚴土,離相行六度。廣行六度,一法不廢。不著六度之相 執 。不廢不執,方是菩薩。若取法、住相、分別執著,則『不名菩薩 法不
- 4 須 微 0 滅度無量 密 觀 照 , ,若無其事。庶幾與一如之義相應耳。 微密堪 驗。 層層入細 ,遣之又遣。直令此心一念不生,淨無 點

一八二

5 者 度 0若 生爲 自 應盡之責,此責終未能 以 爲能 盡 此責,大有 ;所度 盡 。又應知度亦等於未度,所謂無一眾生實滅度 0 則 自矜自負,目空 一切,豈是菩薩

6 智,豈能度他。人我分別之見猶存,故不名菩薩也。 世尊言此,是令發大悲心者,應於離 念上加功。妄念不息,真心永障。有悲無

### 一二七、徴釋 釋無法

# 何以故。須菩提。無有法名為菩薩。

1 相 此 中是明 ,乃是凡夫。故 『不名菩薩』之故。由其 『有法名爲菩薩』, 心有能度所度之見,便是取法,便著人我等 斷 斷 『無』之 0

2 佛 説 一切法 無我人眾壽。以明有法便著我人眾壽,便違佛 説,便是 凡 夫

3 菩薩眾生皆是假名,尚無能度之菩薩,何有所度之眾生乎。則不應取著度眾生

也明矣。

# - ラン 料料を

是故佛說

切法無我無人無衆生無壽者。

1 眾生之見,無非分別。分別便是有能所對待。約能見言,便是『我』 斷 ,便是 ,是爲 八『人』 『壽者』。分別妄心, 多不勝數,以能所收之,罄無不盡。合之, 0 能所之見,差 別叢生,是爲『眾生』。能所之見 。約 幾繼 所見 續不

則唯一「我見」而已。

2 此『佛説 \_ 法 Y』字斷· \_ 句。 句,含義甚多。『説』字斷句。謂一切法無我之理,爲佛所説也。 謂佛説之一切法,本無我人差別 也 0

3 佛說之一切法,莫非令人泯對待分別之法相 可名菩薩 。若存有法相,便是我執 ,便成對待,便是分別,何名爲 ,悟平等一如之法性。覺此覺性, 覺

眾 切眾生 生亦菩薩 一,性本 0 眾 同體 生本來是佛,沉菩薩乎。『 ,本 ·無爾我對待之分。故說眾生,菩薩亦眾生。 佛説一切法無我人眾壽』 説 ,令聞者 苦薩

4

金剛經講義節要卷四

當

觀

同

'體之性

也

5 非壽者見乎。 若 作是言 ,我當滅度無量眾生』 分別 如此 ,執著如此 ,豈非我見人見眾生見乎 ,是於性本同體,諸法一如之義 0 此 見一 日 ,完全隔 不 除 ,

膜,顯達佛說,尚自居爲菩薩乎。

6 者,勢必 我見我 名菩薩 汝自己 入執未忘 方且 斷 輕 視僧 向 斷 無 煩 ,則我爲我 惱 嫌 此 一惡見 事 。遇他之行六度者,又必爭競猜忌。展 理 **稠林中走入。尚曰度眾生乎。尚得名菩薩乎** 0 ,眾生爲眾 生。 遇受其度者,勢 **从轉情執** 必 自矜自喜 , 自 诊所 0 縳 以有 不受度 自 纏 法

7 發正覺者 雖廣修六度,而一法不執。庶幾心空妄念而無實,功不唐捐而無虛耳 , 必應 將 佛 説一 切 法 無我人眾壽 , 即是諸 法一如 的 道 理 , 切 實體會 0 0

# 一二九、約嚴土遣 標遣

。若菩薩作是言。我當莊嚴佛土。是不名菩薩 o

1 菩薩發心,唯一在利益眾生而已。此中所說之病,亦與度生中相同。病在「作

言我當」是也。

2 情,何名菩薩 總之,「作言」 ,便動念矣。「我當」,便執見矣。起念著見如是。全是凡

一三0、徴釋

### 何以故 。如來說莊嚴佛土者。即非莊嚴。是名莊嚴 0

1 諸法一如,不應少存分別執著之情見。「無住生心」 ,是於不執時卻不廢。

「生心無住」,是於不廢時即不執

0

2 前令發菩薩心者,離相以修福慧。今是令行菩薩道者,於修福慧時,不存此是 福 慧之見也。前後淺深,大有區別 0

3 眾生 須 光 明 知 自無始 佛 , 全然昏闇 <u>۔</u> 來 即是心 ,此清淨心, 。故令發廣大願,以擴其量。修六度行,以 **,** 土 被 即是地 一切染法橫生障礙。本來空寂 , 『佛土』猶言心地。所謂『莊嚴』 水,全然 除其私 紛擾 0 離 者 。本 相 , 因 來 離

一八六

念 將 所有 分 别 執 著等凡 情 俗 見,掃除洗刷 , 復其本 性 德 能 0 無 以 名之 , 強 名

莊 嚴 0 實 則 無 所 謂 莊 嚴 也

嚴

佛

土

,

如

是

是

0

4 雖 熾 然 莊 嚴 , 如 而 忘 其爲莊嚴 0 庶幾與空寂之性 相 應 0 既 空 一且寂 , 光 明 自 顯 莊

5 廣 不可存一此是大悲大智之念。少存此念,便是法執 度 眾生 一,大悲 也。 清淨 ジ 地 , 大 八智也。 大 悲大 智 , , 不名菩薩 所 謂 無 上菩提 也。 然行者

#### 三一、令達無我 標示 通達

# 。 若菩薩通達無我法者 。如來說名。真是菩薩

2 1 切 上 證 法 文(一二八節)『佛説一切法 得 中無我 諸 法一如,謂之「法無我」。 ,故曰 「法無我」 0 後 無 歸 我』,因 通 結處 達 如之諸法 (一六四節) 佛己 證無我 ,謂之 日, 理 , 具 -無 知 無 我 法。 我 切 智 法 能 無 於 我

-

0

得成於忍』

。是明其不但於一切法能

知

無我,且安忍於無我,故

日

法

無

,

我 0 此 處 是 令通 達 本 來 無我 之一 切法 , 故 曰 -無 我 法。 也。 猶言去分 別之妄

ら い , 見 本 無 分 別 之 真 性 耳 0

3 的 本 氣 處 切 象 法 , 敷 皆 座 無 而 我 坐 , 則 , \_\_ 皆 切 所以表示無我之法也。 皆 無 我 法 0 故 自「著衣 此 . 持 正 缽 諸法一如,一 ; 入 城 乞食 , 切法皆是佛法 乃至 還 至

4 也 何 不 勞 離眾 0 世尊 由是言之 生 開 , 故 口 , 謂 0 日 若 『善護念』。行 未能 開 佛 通 知 見 達 , 將 , 尤 爲 更説方 不言之教,故 無 我 之妙 便,令得 法 日 可 通 也 『善 0 達 付 。即下文 噣 \_ 0 若 開開 善 佛 能 知 通 見 達 , 是 又

5 雖 佛 知 然 佛 ,法 見 即 哉 非 0 此 法 理 。 若 當 深 闡 長 開 思 佛 之 知 見 , 而 有一 知 見存 ,便 又成法執。又是我 見 0 豈

0

6 眾 見 生 , 圓 於 則 切 不 執 法 0 , 開 動 佛 生 障 正 知 礙 , , 不 正 則 能 不 通 達 偏 , 0 因 偏 執故。偏 執即是 我 見。今令開 佛 圓

7 欲 開 通 無 我 之 智慧 , 達 到 無 我 之 理體 0 必 先 通達其 知 見 0 俾 得 見 無 不 圓 , 知 無

8 無 我 法 , 亦 可 分爲無我、無法 0 然 **灬無論** 人我、 法 我 , 總 我 執 0 而 法 我 細

八七

四

不

Œ

於 人我。法我無,人我自無。故不必局分二事說之。

一三二、開佛知見 明圓見 明不執一

不。如是。世尊。如來有佛眼。 有法眼不。如是。世尊。如來有法眼。須菩提。於意云何。如來有佛眼 何。如來有慧眼不。如是。世尊。如來有慧眼。須菩提。於意云何。如來 於意云何。如來有天眼不。如是。世尊。如來有天眼。須菩提。於意云 須菩提 。於意云何。如來有肉眼不。如是。世尊。如來有肉眼。須菩提

現 此「見」不局指眼見, 曰「見」。約了了於内曰「知」 猶言見地耳。 知見皆從理智出, 原非異體。 但 約有所表

- 2 修得 凡夫『肉 。 凡 眼』 夫齊此二眼 所見有限,爲煩惱所障故 0 若 『慧眼』 以上 ,非修出 0 『天眼』 世法 ,有、 不 ·能得 由 業力報得 , 有由定力
- 3 『慧眼』 ,以根本智,照見真空之理。 『法眼』 ,以後得智,照見差別之事 0

得 根 本 ·智後 ,方 能得 之 0

5 4 佛 始 來 佛 眼 智 根 眼 ` 窮 照 未 族 0 , 智 來 以 俗 無 際 諦 不 , 言 極 遍虚空、 , ,遍河 照 無 沙世界 不 盡 圓 法 惟 界,一 雨 滴 佛有之。 切 點 數 眾 , 生、乃至一 悉 古 知悉見 德 云 ,前 極 ,其 極 四 微 微 他 在 之事 佛 細 可 眾 想 , 生 總名 矣 , 0 故 死 佛 自 此 眼 生 無 0

知 無 不 悉 見 0

彼

,

性

類

,

以

及

起心動念,前因後果,

千萬差別,

細

相

,

無

不悉

6 薩 證 但 佛 分證 性 , 法空 慧 爲 , 分 因 , 定爲 見 佛 緣 性 0 0 因 唯 佛 親 緣疏 與 佛 , ,故定多不及慧多。定 定 慧均 筝 , 了 了 見 性 慧未能均等 , 如 觀 掌果 也 , 故 0 菩

7 佛 現 説 漢 , 五 初 眼 無 , 旨 容 在 ジ 一借五 0 JE. 眼 所 謂 以 明 不有 佛 見 而 有 圓 , 融 有 0 見 而 不 性 圓 有 也 明 , 有 如 圓鏡 , 胡 來 現 胡 漢 來

8 菩 己 薩 0 應 何 開 能 如 是 不 見 執 , , 通 首當大 達 如是 開 無我 圓 解 ,令其見地 法 。云 何 通達 徹 底 , 唯 , 則 在 不執 執情自 己 薄 見 0 , 即 不 復 執 力 除 見 習 而

9 否 經 中 凡 言 莫作是 於 意云 念 何 ` , 皆是 汝 勿謂作是念」等等, 探 詢 見 地 之辭 也 0 皆是 凡 言 作是 破 其執 見 念 , 令開 圓 能 見 作是 也

念

金 剛 經 講義節要卷

氣

,

離

相

離

念

,

證

得

諸

法

如

,

方

爲究竟耳

### 一三三、明不執異

須菩提 。於意云何。恆河中所有沙。佛說是沙不。如是。世尊。如來說是

沙。

1 是 如來說是沙』 以遣微細之執 。 若不著相 , 則見相即見性。又何必說不是沙。 此正 明一 切皆

2 佛 沙 眼 如 洞 來亦 徹 隨俗 切 法 而説是沙。 差別 事 相 0 以 恆 明 順眾生,隨喜功 如來之不執異見也。 德。 不壞俗諦 , 故 世 俗 既 説是

3 當 而 不 知 ·立見 不一不異之義 , 乃能 於一 , 便是法 切法不執而無我 法皆 如 , 此 ,乃能 正 佛之所證所得 如是如是究竟證得。一 0 即 是 佛 之 異不執 圓 見 雖見 ,是

破除我見之慧劍也。

4 首當 我 見難 明 除 理 0 , 開佛 不外 圓見 兩 種 , 理 徹 由 明其理之謂也。先説「五眼」以明不執  $\circ$   $\widehat{1}$ 見理 不 明 0 (2) 自 以 爲是 0 一,爲見理不 欲 破 我」,

5 今 教 以一異俱不可執,見將從 人何安立 ,則我 亦 與 俱 化 矣 0 0

6 不一不異之義 我 法者 ',先 通 達乎此 **,爲般若之綱宗** 0 此 句 , ,佛法之要領 開之則爲八不、十不、十二不、十四不 0 可以 貫 通一 切法 0 此 經令通達 0 詳參 無

(講義) 卷四 ,頁三十八 0

7 滅 大智度論》 諸 戲 論 0 云:「不生不滅,不斷 因 「緣生法 ,猶言因果。言一切法皆是因果。故 不常,不一不異,不去 不 一切 來。 因緣 法皆是具足 生法

八不」之義

0

8 佛所 俗 説 0 真諦 法 , 不 外 法 性 真俗二諦。俗諦 ,則 常恆不變 **,爲諸法之本體,故謂之「眞」**。 法相,雖 變化無常,爲世俗所共見,故謂之 佛 説 二諦,

皆用

八不之義以説明之

0

9 「諦」,明 其事理確實不虛。一切眾生,所以輪 迴生死,苦 趣 無邊 0 無 明未盡 他 由

者 迷 0 俗 無 諦 他 人 不 , 由 之 迷真諦八不之義故 義 故 也。 切聲聞乃至權位菩薩,所 也。 以有變易生死 , 無

10 於 此 八不義諦 , 迷有淺深,悟有高下。 故有六道之紛紜 **,三乘之差別。佛爲** 

金 一剛

經講義節要卷四

入耳 大 事 因 而 緣 種 , 出 種 法 現 於 不 世 出 , 即 真 爲 俗 二諦 令眾生 了 故 <u>:</u> 此 義 種 理 生 貫 死 通 0 故 説 切 經 種 論 種 法 以 開 示 之 ,令得 悟

11 性 諦 相 之不 不 \_ 生 , 空 不 有 滅 同 亦 時 是 0 假 有 即 不 是 生 假 空 不 , 滅 故 俗 諦之 既 見 生滅 性 正 , 爲 好 現 假 相 生 假 隨 滅 緣 0 度 空 生 即 是 有

0

,

,

故

真

,

0

,

,

0

12 當 能 非 善 謙 財 知 所 佛 此 詞 參 説 0 五 ,是 此 所 十三位 正 以 佛 古 古 境界 德 德高處、眞處 善 如智者、 知 0 識 所 謂 , 賢首 皆 諸 曰 法 後學所當學步者也。 實 我 、等諸 相 惟 , 大 惟 知 師 佛 此 法 與 ,平生 門 佛 , , 只宏揚數 餘 方 能 則 究 不 竟 知 種 0 0 經 所 論 乃是 以 華嚴 ,蓋學力 實話 會 Ė , 只 並 ,

14 13 即 究 不 令 執 , 而 頓 後 不 悟 執 乃 同 能 異 佛 契 , , 入耳 而 以 此 障若未盡 法 0 ÉP , 向 , 仍未能徹底會得。 切 法上,微 密 ÉP 仍 證 須 0 向 以 離 此 相 法 離 ÉP 念處 , 向 自 , 真 ジ 上 ÉP

如

0

0

證 法 上 0 向 , 了 未 知 起 其所 N. 動 念處 以 然 ÉP , 以求 證 0 通達而 如 此 , 無我者也。 庶有通達之可期 0 以 此 見 地 , 向 Ü 行處 及諸

Ξ 四、 明正 知 明 ジ 行巨得 喻眾明 知 引 喻

### 須菩提 數。 佛世界如是。寧為多不。甚多。世尊 。於意云何。如一恆河中所有沙。有如是等恆河。是諸恆河所有沙

1 「心行」,心之行動,起心動念也。「諸法」,外境也。約内心外境以明正 ,意在使知「無境唯識,心外無法」之義也。

2 心外無法,故法法不外一真如。但眾生外爲境相所迷,内爲心念所擾,不能證 。此般若所以令離相離念也。

得

知

3 性 此 也 , 則 體空寂 叵得緣生,不異也。不一不異,諸法如義也。如是而 知應離念離相之所以然矣。離相離念,正所以無我也 ,本無有念。諸法緣生,本來無生,當體即空。故心行諸法,不一 知名曰 「正知」。知

4 Silver Silver 喻 法 相 河 , 如 沙爲言 幻 如 ,意顯妄心及一切法 化 ,莫非假 有 0 ·層出不窮,牽引愈多,不可勝數。以顯妄

5 量 於 數 八意云 之沙比喻世界之多,皆爲借以顯下文眾生心多。 何 , 探 試 其見地 佛世界,即大千世界。爲一佛教化之區域。以無

#### 一九四

#### 一三五、悉知

## 佛告須菩提 。爾所國土中。所有衆生。若干種心 如來悉知

- 1 餇 所 , 指 上文「無量」言。 \_ 國 土 即 世界 0 所謂 十方 刹 土 , 所有
- 種 種 差 別 ` 族 類 、色身,大而天人,小而 螻 蟻 , 其 心無不 悉 心知』 0
- 2 佛 之力,爲之 世界 ,亦 攝 含深旨 持 0 以眾生業力之惡濁 · 當知世界之執持 不壞 ,早不知成何不堪之狀況矣。一 , 固 由 眾 生 業 力 0 然 非 仗 佛 切眾生皆 慈 悲威 神
- 3 諸 大 乘 經 所説 ,梵王、帝釋、乃至日月天子 ` — 切諸神 皆在佛前發願 , 護持

蒙佛

恩

而

不

自

知

0

此

猶父母之照

顧

幼兒

也

- 眾 生 0 故 知世界之執持 , 實賴 佛恩慈悲威神之力
- 5 4 所以 所 世 謂 界 國土 如是層遞以說之,顯不一之義。 不 可 説 ,已多至無量 不可說 矣 0 0 其中眾生,其數之多,那 『如來悉知』 復 , 以 可 説 如義知之耳 0 何 況眾生心乎 0 。真

# 何以故 。如來說諸心皆為非心。是名為心

- 1 Ü  $\neg$ 諸 , 真 Ü ジ <u>\_</u> 即性 指 也 0 『是名』 三五節) , 『若干種 約 相言,暗指其是妄 心」言。 非 Ü <u>い</u> 0 , 約 性 言 , 暗指非真
- 2 佛  $\neg$ 如來 Ü 鏡 悉 中 知 , 了 了 0 分明 如來已證同 0 且 佛 體 ジ 無 之 念 性 , , 故 便 成 知 動 大圓 念者 鏡 智。 , 皆爲 沂 以 非 切 ジ 眾 <u>\_</u> 生 0 起 此 Ü 悉 動 念 知 ,
- 3 薩 須 知 羅 凡 漢 夫 能 Ü 知 念, 佛 雖鬼神亦 則 無 不悉 知之 知 也 0 所謂機心才動 ,早被神 知 0 若微 細 念 , 則 惟菩

0

之

故

也

0

- 4 情 當 0 知 倘 神 大 通 眾 不 看 可 重此 執 0 等事 執 之 , ,輕則賣弄生害 既足爲修行之障 ,重則著魔發狂 , 且 恐爲 法 門之 0 害 矜奇好異 0 ,人之恆
- 5 當 知 Ξ 明六 通 ,是學佛人本分事。 但修行時,不宜注意 心此事, 恐走入魔道 0 無

金剛

明 盡 時 神 通 自得 。得之之後 , 亦 不 宜 輒 與 人 知 0 恐 爲 揑 怪 者 所 藉 口 , 後 患 甚

多也。

6 説 既 而 流 著 轉 河 0 説 不 停 河 , 之沙 喻 , 復 心念之流 膠固 响喻 不 Ü 化 念 動 由 0 , 説 總 既 而 細 <del>----</del>-沙 瑣 別 無 0 , 比 由 喻 河 , 沙 復 Ü 念之繁密 馳 而 鶩 説 無 到 極 世 界 0 (今云脱 説 國 沙爲 土 眾 序) 生 河 , , 喻 喻 0 有 眾 Ü 念從 生 任 運 S. 念 微 而

7 而 如 爲眾 上 所 言 生 ジ , 所 凡 現 有 物 兩 重 , 則 不 不 \_\_ 異 不 異 也 0 0 外 又 眾 而 生 山 河 Ü 念多至若干 大 地 , 内 而 種 五 蘊 , 色身 不一 也。 事 相 而 至  $\neg$ 皆 不 爲 非 0

Ü

,

則

又

不

異

0

此

皆發覺

者

,

所

應

了

知

0

起

,

有

施

設

而

成

0

所

以

言

若

干

種

ジ

0

8 總之, 幷 上 不 , 0 \_ 時 活 不 看 不 而 異 活 \_ 不 異 亦 用 異 俱 不 , 可 説 不 諸 白義 説 , 生 顯 拘 也 其 0 執 , 既 無 雖 0 非 不 故 顯 爲 佛 法 \_\_ 遣 時 法 而 皆 執 不 而 情 異 説 如 , , , 令 雖 即 , 是顯 證 不 以 異 顯 無 如 其 而 有 耳 不 不 定 異 0 法 0 0 時 時 0 令 而 而 行 説 異皆 異 人 當 , 於 非 以 顯 \_\_ , 顯 其 切 其 不 法

9 總 以明 處處皆不可著 ,無 論 世出 世法 , 皆應依 此 義 觀 , 依 此 義 行 0

### 所以者何 。須菩提 。過去心不可得。現在心不可得 。未來心不可得

- 1 巨得 , 即 不 可得 0 此 説 非 心 L 之所 以 然 0 ジ 念既有三 際 , 故 謂之遷流 0
- 因 其 Ü 念 , 刹 那 不 停 , 故 有  $\neg$ 過 去 <u>\_</u> `  $\neg$ 現 在 ك ` -未 來 <u></u> 0

 $\neg$ 

- 3 2 真 剋 實 Ü 而 , 則 論 常 , 住 只 有 不 動 過 去 0 ` -未 非 來 ジ , 幷無 , 言非常住 現 在 0 一之真 不 可 Silver Silver 得 0 生滅 者 心是妄 , 明 其當下 非 真 即 , 故 空 曰 0 是
- 4 執 不 著 可 得 者 , , 尚 必 何能 自 以 爲我 取 之有 能 乎 取 〇三言 0 不 知 即此 不 能 可 得 取 之一念 ك ,真 乃 ,三際遷流 錐 ジ 之 語 , , 當 直 一令我 下 即 見 空 無立足 0 念尚
- 5 楞 嚴 經 日 切 眾 生 , 從 無 始 來 , 生 死 相 續 0 皆 由 不 知 常 住 真 ジ , 性

處

0

名

爲

Ü

ك

0

明

體

- 0 用 諸 妄 想 , 此 想 不 真 , 故 有 輪 轉 0 此 文 道 盡 Ξ 界 輪 迴 之 真 相 0
- 6 若 ジ 不 隨 相 而 動 , 便 除 切 苦 0 所謂 了 生死 出 輪 迴 , Ü 了 耳 , Ü 出 耳 0 修 行

金

第一步,便當明了此理。

7 妄 分 是 别 己 執 著 0 妄 云 妄 何 也 除 0 不 , 離 分 念 别 是 執 己 著 0 , 真 離 念 也 則 0 真 分 别 ジ 執 無 著 念 自 , 無 起 念 0 真 即 妄 S 自 0 見 修 證 , 者 生 死 無 自 他 了 , 除 0

8 續 切 0 眾 實 生 不 可 , 得 所 以 , 執 認 之 妄 何 爲 爲 真 0 , 且 由 自 於 以 不 爲 知 其 能 是 執 不 , 而 可 實 得 無 0 可 不 執 辨 其 , 是 徒 增 生 妄 住 想 異 業 滅 力 , 而 刹 己 那 相 ,

真

愚

癡

可

憐

也

0

此

理

惟

佛

知

之

説

之

,

修

行

宜

急

覺

悟

也

0

9 之 此 方 事 便 爲 耳 凡 聖 О 之 若 離 關 念 鍵 , 0 則 本 見 經 相 雖 即 離 見 相 性 離 念 0 儘 幷 管 説 隨 , 緣 實 歸 現 相 重 , 在 廣 離 度 念 眾 0 生 不 過 , 毫 以 無 離 障 相 爲 礙 , 矣 離 念 下 0

10 便 是 Ξ 常 ら い 住 L\_\_\_ 實 真 不 Silver Silver 可 0 得 正 所 , 謂 當 下 \_\_\_ 狂 即 Silver Silver 空 不 0 歇 應 當 , 歇 向 即 不 菩 可 提 得 處 觀 0 照 契 入 0 則 湛 湛 寂 寂

11 遷 此 節 流 NO S 文 亦 與 常 具 住 兩 重 N'S 不 , 不 \_\_ 不 異 也 0 0 過 知 其 現 未 不 Ξ 可 得 Ü 而 , 是 當 爲 下 空 不 寂 \_\_ 0 , 皆 則 不 不 異 可 也 得 0 , 是 佛 爲 之 委 不 異 曲 説 0 此 又

四重,開示修觀之方便也。

12

我 由 不 0 迨 觀 至 不 \_\_\_ 念不 異 , 生 念 , 人 不 生 我 法 而 我 實 , 相 尚 生 復 矣 何 0 存乎 由 不 0 真 入 無 不 我 異 之 , 妙 除 法 分 也 别 執 0 此 著 爲 , 開 亦 佛 即 正 無

知 , 開 佛 正 覺 也 0

13 下 諸 法 緣 生 \_\_\_ 大 段 , 亦 復 如 是開之覺之。而 一是向 Ü 行 上 開 覺 0

亦 無 非 法 相 0 離 \_\_ 切 諸 相 , 則 名 諸 佛 矣 0

是

向

諸

法

上

開

覺

0

雙方

並

進

,

則

Ü

境皆亡

,

我

法

俱

空

0

無

我

相

,

無

法

相

,

0

14 ` 敎 下名言甚多 , 無 此 直 捷 了 當 0 宗 門 棒 喝 交 馳 , 無 此 彰顯 明 白 0 願 以共勉之

三八 ` 明 諸法緣生 約 福 報 明 無 性 約 法 施 明 體 空

1 此 大 段 , 含義 甚多, 須 先 説 明 , 入 文 方 易領會 0

,

2 勝 上 數 Ü , 行 今 約 福 報 段 及法 是 約 施 明 内 義 Ü 明 , 則 義 可 賅 此 攝 諸 切 法 法 矣 段 0 是 約 外 境 明義 諸 法 多不

0

,

0

萬

3 行 布 , 施 皆 攝 可 六 例 度 知 , 0 六 法 度 施 攝 足善行 萬 行 0 ,善行之義 布施 中 以 明 法 0 施 非 善 爲最 行 之 0 事 法 , 施 亦 之 可 義 例 明 知 , 0 則 六 度

4 因 緣 生 法 , 謂 \_\_ 切 法 之 生 , 不 外 因 緣 0 故 法 即 因 緣 所生 之 果 0 無 異言 切 法 不

0

外 因 果 0 故 因 果 攝 切 法 盡

- 5 月 因 緣 絕 生 非 法 實 , 物 但 有 0 故 相 標 而 題 無 日 性 0 體 可 空 知 切 0 顯 法 其 之 當 當 體 體 是 , 空 如 耳 幻 0 如 化 , 如 空 中 花 , 如 水 中
- 6 具 足 身 相 , 顯 \_\_\_ 無 性 \_\_\_ 義 0 法 施 , 顯 體 空 義 0 由 是 可 知 , 説 緣 生 , 無 異 説

不

可

得

0

説

不

可

得

,

亦

無

異

説

緣

生

0

7 眾 所 爲 有 生 執 能 處 者 耶 執 處 ? 者 執 耶 著 諸 法 ? 0 緣 能 Ü 生 行 執 不 , , 所 可 無 執 得 非 之 妄 0 法 能 想 執 , 0 當 之 所 體 意 執 是 , , 當 空 便 是 下 0 即 諸 如 空 法 此 0 0 開 佛 \_\_\_ 示 又 以 告 誠 , 之 正 言 日: 是 告 將 之 眾 日 生 汝 執 以 見 爲 汝 有 以

從

根

本

上

推

翻

0

- 8 果 法 與 緣 , 生 非 必 須 法 斷 與 , 皆 念  $\neg$ 不 不 0 應 當 可 得 取 知 0 以 切 , 皆 法 \_\_ 切 明 , 法 只 即 空 是 , 雖 緣 之 義 絕 生 非 , 0 妄 真 本 來是 念 實 爲 , 空 而 成 事 凡 0 之 相 既 儼 己 由 緣 然 0 生 將 0 行 欲 , 人 了 不 亟 無 生 應 假 死 覺 相 ` 悟 證 0 故 聖
- 9 若 而 於 不 觀 離 門 念 , , 則 須 寂 \_\_\_ 空 且 到 未 底 能 0 , 遑 此 理 論 乎 不 可 \_\_\_ 不 照 知 也 0 故 0 學 人 於 此 行 門 , 必 須 空有 不 著 0

空

有

不

著

,

離

相

離

念

0

嶞

緣

不

變

,

不

變

隨

緣

耳

0

10 用 功 當 以 離 念爲主 0 念佛 即 是 離 念 , 離 切 妄 念 , 離 切 Ξ 界輪 迴 念 , 迨至 往

四

生 見 佛 , 自 然 圓 離 矣 0

11 真 ら い 不 但 真 空 , EL 是 真 有 0 真 空 , 離 名 絕 相 故 0 真 有 , 常 恆 不 變 故 空有

如 0

12 ` 切 緣 生之 法 , 本 無 是 物 , 但 假 現 相 而 己 0 乃 是 真 空 假 有 也 0 空有 相 待 , 故

日 同 時 0

13 或 無 妄 日 念 , 而 is. 能 外 無 現 法 種 種 , 境 Signal Control 生 相 則 , 不 種 知 種 何 法 由 生 而 0 成 此 0 Ü 指 妄 Ü 而 言 0 然 則 佛 菩薩

既

14 佛 緣 悲 菩 願 , 薩 現 , 實 諸 嶞 無 境 緣 度 有 相 眾 念 0 西 0 0 方 故 種 淨 證 種 土 果 境 後 , 相 亦 , , 彌 雖 乃 陀 不 留 因 惑 起 地 念 潤 大 生 , 悲 而 , 願 藉 亦 實 力 夙 昔 所 由 悲 現 Ü 者 而 願 也 薰 現 習 0 0 之 此 力 則 由 , 便 於 能 因 隨 地 發 機 感 大

15 我 嶞 筝 緣 修 示 因 現 耳 時 , 必 須 悲 願 具 足 , 深 觀 諸 法 緣 生 一之義 , 使 薰 習成 種 , 乃 能 於 大 定 中

0

16 ` 信 此 是 開 , 佛 解 初 者 開 知 見 解 , 此 而 解 , 修 大 ` 者 段 而 行 修 , 實 此 ` 爲 而 , 證 證 全 者 經 , 最 乃 證 究 此 要 竟 部 0 開 合 份 也 信 0 前 解 0 行 後 證 所 説 , 方 , 將 無 非 開 開 佛 字 知 見 工 夫 0 信 做 了 者

信

金剛經講義節要卷四

三八、明福德 明福德因緣

須菩提 緣 。 得福多不。 如是。 世尊。 此人以是因緣。 得福甚多。 。於意云何。若有人滿三千大千世界七寶。以用布施。是人以是因

1 餘一 也 此是總明緣生之義。 0 切法可知矣 因緣所生 ,因果無盡。布施等爲佛門大事,尚不離緣生,不離因果。 從布 施因緣說到福德。 『布· 施 ,因也。 『福 德』 則其 , 果

2 前半部 ( ) 表諸法一如,一切皆是之義 ) 是明融相會性 中 ,長老答辭,多言『不也』 0 後半部惟開佛知見中,答 『如是』 最

一三九、明緣會則生

須菩提。若福德有實。如來不說得福德多。以福德無故。如來說得福德

爲 德 便  $\neg$ 福 生 矣 德 <u>\_</u> 0 是緣 生法 0 切 眾 生 , 但 能 布 施六度 , 深 植 因緣 , 則 因 緣 聚 ,

0 德 面 若 多 説 勤 <u>\_</u> 福 修 德 0 布 īE , 實是說 施 因 , 福 則 德 布 福 當 施 德 體 自 0 即 若不修布施 至 空而 矣 0 無實 故 -, 之因 如 乃是 來 説 , 因緣生 得福 那來福 德多』 法 德之果 0 故 0 ??故 欲 得 果 -者 如 來 , 不 但 修 説 其 得

是 法 , 則 也 莫 切 法 大 非 0 空 誤 欲 因 矣 布 緣 , 無 施 所 0 其 福 不 生 所 德 著 0 得 之 相 福 念 者 德 , 必 布 , 0 先 但 不 施 爲 出 於 亦 是 Ξ 利 福 界 德 益 緣 眾 不 生 , 終 著 生 0 是 福 , 相 修 苦 0 德 離 因 布 之 因 相 0 施 故 緣 之 之 爲 Ξ 依 所 檀 如 以 布 義 著 施 0 則 不 相 0 布 是 説 , 得 福 無 施 慧 福 非 之 雙修 德 因 爲 多 貪求 緣 也 , , 悲 0 福 發

具 經 所 足 説 , 因 必 得 果 道 不 可 理 思 , 徹 議 底 不 圓 可 稱 滿 量 0 無 極 其 邊 精 功 德 微 0 0 廣 故 依 大 圓 如 義 妙 説 0 其 世 得 出 世 福 法 德 多 , 所 矣 莫 哉 能 0 外 ,

後 始 知 因 果 可 畏 , 始 知 佛 法 爲 人 人 所 必 需 0

真 明 了 世 間 法 , 不 能 不 克 明 佛 理 0 然 後 始 知 離 相 離 念 , 闞 係 重 大 0 決 不 致 漠

金剛 經

講義節要卷

視 決不敢畏難 0 乃能發大心、修大行、證大果也

7 總之,佛 説 因果 ,能令人成世間善人、賢人、聖人、乃至成菩薩 、成佛 0 其廣

一四〇、明報身 明色身非性

大圓妙至極矣

須菩提 見。何以故。如來說具足色身。即非具足色身。是名具足色身。 。於意云何。佛可以具足色身見不。不也。世尊。如來不應以色身

1 正因其諸相具足。故色身爲所莊嚴,諸相爲能莊嚴。分而説之,意在顯其有 『具足』 ,圓滿之義。指功行圓滿、萬德莊嚴之報身。『色身』名爲具足者

能有

所

,正是緣生法耳

2 則 『不也』 可 見。若執著不一之相 , 活 句 謂亦可、亦不可。法身報身,不一不異。若會歸不異之性 ,則不可見也。上言『不也』,下言『不應』。意顯 ,

無所謂可不可,但不應耳

3 融 而 何 不 以 異 故 ك , 則 下 見 , 明一不 相便是見性。其所見者,乃是無相 應」之義 。必 深 解 緣 生 道 理 無 , 不相 而 兩 邊 0 亦 不著 即 如 , 實空 然 後 性 ` 如實 相 圓

4 號 ジ 有 , 沂 ら い 取 稱 , 念 由 , 而 其 動 離 念 0 切雑 欲一 念 無 0 ()所取 以 彌 惟 陀 名 有離 號 , 念。離念不能 能 導入 真實 報 , 土 則 故 唯 也 執 0 持 彌 陀 名

不

空

之

全

性

5 執 佛 説 , 亦 諸 法 不 緣 必 生之 執 , 宗旨 以 離 念耳 , 在人 令人 0 體 會 即假 即 空 , 即 空 一即假 道 理 0 知 切 法 本 無 可

7 6 修離 世 也 出 0 念之 世 法 因 因 , 莫 , 必 非 獲 果 緣 無念之果。 生 , , 即 莫 因 非 仍 因 不外乎緣生法也。 果 0 無 智慧 0 者 ,以 無念者 見 惡 , 因 招 , 惡果 所 調佛 , 智也 以 善 因 因 殊勝 真 招 善 如

果 此 果 0 謂 以 講 證 小 無 , 前 念 招 後 真 小 不 如 異 之 果 0 以 前 也 有 之 0 漏 難 , 招 難 有 漏 要義 果 多在 若開 後 佛 文 知 0 講 時 則 往 能 往 以 犯 殊勝 下 , 只 能 招 帷 燈

8 取 名 影 紹 經 難 相 , 不 0 能 雖 可 暢 暢 所 所 言 欲 0 言 後 之 , 卻 難 不 , 可説 難 在 煞 在 理 深 字 境 , 細 塞 0 人 言 悟門 語 不 易 也 形 0 弘 容 宣 , 此 且 經 處 應 處 知 要 顧 0 到 離

#### 四一 、明相好非性

須菩提 足諸相見。何以故。如來說諸相具足。即非具足。是名諸相具足。 。於意云何。如來可以具足諸相見不。不也。世尊。如來不應以具

- 自經初 至此,舉身相問答已三次。而每次所明之義不同,一層深一層也。
- (1)初次(一九節)問「可以身相見如來不」。是指一切身相,非專指佛
- 身。如來指自性
- $\widehat{2}$ (六九節)「可以三十二相見如來不」。是專指佛之應身
- 3 此次(一四0、一四一節)問曰,「具足色身」,「具足諸相」
- 佛之報身。
- 2 前曰「身相即非身相」。顯 非, 約 相則是,兩邊不住。此節又即非是名雙舉。以顯緣生之法,空有同時之 相皆虚妄 ,故不應住 · 又即非是名並說 · 顯 約 性則

- 3 不 住 ,謂 於 相 上 一即見其 非相 ,便是 不 住 ,便能 見性 0 非 謂 壞相 而後 見 也。 身相
- 如 此 , 諸 相 皆 然 0
- 4 之 離 假 名 相 言 相 Ü , 謂 不 取 應 著 知 性 , 非 即 是 名言之所 如 來 0 及 0 非 謂無名字、無言説 ` 無 相 也 0 但 於 名
- 5 性  $\neg$ 佛 ᆫ 與  $\neg$ 具 足 色身 <u>\_</u> 同 説 , 明 因 果 非 虚。  $\neg$ 如 來』 與 具 足諸 相 同 説 , 明

相

如

0

,

- 6 異 見 0 0  $\neg$ 是 不 見 異 圓 名 則 不 妨 知 , 亦 令 不 其 正 0 , 不 可 故 知 本 執異 正 \_ 則 〇言 如 見 也 亦 \_ 圓 , 而 0 即 若 緣 非 生諸法 知 ك \_ , 令 切 法 其 0 不 莫 不 可 \_\_ 非 不 緣 執 礙 生 不 0 , 異 則 不 見 執 , 故 雖 異 切 諸 法 , 是 法 不 也 爲 不 , 圓
- 7 善 佛 因 説 緣 , 生之 必 得 要 善 義 果 , 令 0 知 世出 世法 • — 切 皆空 , 惟 因 果 不 空 0 所 以 因 果 可 畏 0 種

而

皆

是

如

0

- 8 切 法 即 空 即 假 0 以 即 假 之 故 , 所 以 因 必 有 果 , 因 勝 果必 勝 0 以 即 空 故 , 所 以 因
- 佛 説 切 法 緣 生 , 意 在 明 其 本 不 生 也 0 若 二六時中 , 世 法 亦隨 緣 做 , 出 世 法 正

果

雖

勝

,

亦

行

無

所

事

0 此

謂

深

明

因

果

金

時 了 嶞 了 了 , 緣 百 正 明 起 了 如 白 0 是 也 卻 天 隨 ° 下 眼 緣 太 亦不 覷 0 可 向 平 許 一切 自 他是個 以 爲 法本 能 伶俐 看 不 0 但 漢 生 於 0 世出 處 内三際 ,看之。 世 心不可得 法 , 正 (「看」 隨 緣 , 外 時 , , 正 即 切法本不 如 覺義 是 看 生 照 0 正 義 真 看

云:: 本師教 日 看 是 經聞法 我 們這 日 己 ,曉得些理路 业抄. 過 , 命亦 直路 隨 的 减 法 ,有何益處。 門 0 如 , 少水 我 們 要直 魚 要防 , 一下承擔 斯 他所 有 何 知障 樂 ,努力 0 生 , 比 若 向 依 前 煩惱障更壞也 舊 0 拖泥 普賢菩薩警眾 帶水 , 雖 日 偈

10

,

於 福 德 勝 報之 後 , 接説法 施一大段文 , 正 顯一 切法皆是緣 生 0 此一 大段是

四二、約法施明

體空

明無法

可説

明聞者

性

空

明

無法可得

約

因

1

説

以

顯

示緣生無窮

,因果無盡之義也。

2 面 施 者 倘 受 不聚會於一時 施 施 物 0 一處 約此三方面之因緣,已千差萬 ,仍無此一法施之事發生也。而聚會又非緣 別 , 説 之 無 盡 0 不可 何 沉 。由 三方

此

可

知

,一切事莫非因緣所生者

金 剛 經 講義節要卷

四

3 果 復成因 ,因 事 又 成果 , 所 謂 0 諸 果 因 因 果 ,更 0 自 此 以往 ,千 差 萬 斷 別 ,永永 果 無盡 0 可 見 世 出

間 世 顈 間 現 , 變 種 幻 種 而 己 相 0 深 觀 其 法 趣 者 , 因 無 是前 他 物 因之 0 只是 果 0 不 果 之因 乃 果 後 果 因 之 , 因 於 眾 0 既 生 不 ジ 固 目

定 , 便 非實在 , 刹 那 之 間 ,皆成 陳 跡 0 然 則 苦苦分別 , 牢 牢 執 著 ,当 非 癡 乎 0

4 切 法 不 過 因 因 果果 , 次 第演 變 , 眩 人 ジ 目 0 不能 刹 那停住 , 乃 執 爲 有 實 自

生 纏 縳 , 不 得 自 在 。其爲 癡 絕 , 固 不 待 言 0

5 味 法 執 雖 空 非 實 , 不 , 卻 知 是 隨 緣之 自 無 理 始 來 0 托 , 在 遇 勝 緣 緣 即 , 獲 起 勝 0 果 因 果 0 證 果 本 因 非緣生之性 , 刹 那 相 續 , , 曾 超 然 不 斷 於 絕 切 0 緣生 乃

6 不能 善 學者 者 , 勢 以 緣 必 堕落 生之 理 何 , 隨 以 故 機 感緣 惡 取 , 示, 空 故 種 種法 , 以 拔眾生之苦 ,予 眾生之 樂 0 其

法

之

外

,

解

纏

縛

之

苦

,

得

自

之

樂

0

,

0

0

0

7 乘 , 但 偏 於 空 , 雖 能 超 出 緣生 , 而 不 能 利用緣 生。 則 沉 空 滯 寂 , 成 自 了

沉 漢 迥 0 世 别 尊 然 呵 無 之 智慧 曰: 則 焦芽 敗 種 , 墮 無 爲坑 0 此 兩 種 執 之 病 , 雖 苦 樂 不 向 , 升

8 佛 説 此 大 段 文 , 意 在 使 人洞知緣生事理 , 以 免執有 執 空之 病 0

0

9 不 執 0 便證 有 , 空有同時之般若 則 人我空。 不執空, 理 體 0 則法我空。我法雙空,便是洞 故 曰:「通達無我 法 者,是真菩薩 徹 三空之般若正

10 布施 、受施 、施 物 ,皆因緣生法 ,當體是空。故名爲「三輪體空」 0

一四二、明無法可說 對機則說 示說法無念

須菩提 。汝勿謂如來作是念。我當有所說法。莫作是念

1 此 此 而意 下 - 數節 在彼 , 正 也 面是明如來說法之義,而骨裏卻是教菩薩應如何離念。 所謂言在

2 作是言念,其過何在。在「作念我當」 四字 0

一四三、釋有念即執

何以故。若人言如來有所說法。即為謗佛。不能解我所說故 0

1 甚 大 有 0 所 説 法』,謂 即爲 謗 佛 ジ ے 中 0 存有所說之法 如來空寂 **松性中**, , 即「作念我 那得有念,那 當」之意 復有我。 0 凡作念我當 説 此 言 , 其罪 如

2 法 身 無 念無 説 , 報 化 有 説 而 實無 念 。經文: 特舉 -如 來 <u>\_</u> , 意 在 顯 此 0

何

,

是

妄

(想執我)

之

凡

夫。視

如來同凡夫,非謗而

何

0

3 佛 之 説 法 , 無 非 對 機 。 法 亦 緣生 缘 生 體 空 , 故 法 本 無 法 。 説 即 無 説 0

4 往 之 佛 最 昔慈善 何 詳 以 能 0 根 經 不 力 起 日 念隨 : , 於彼有情 緣 佛 説 無是念 法 ,前 ,隨 ,我 修 其 因 根 今 演 時 性 説 悲 ` 意樂 + 願 薰習之 \_ 、勝解 分教 力 , 是 利 , 也 不 益 起分別, 有 0 此 情 0 理 任 金 又 運濟 光 日 明 度 經》 然 , 示 説 由

5 願 不 具 起 足 分 别 深 而 自 觀 然 緣 合度 生 薰 , 所謂 、習成 種 任 之力 運是 使然 也。 耳。 何 故能 如此耶?由於往昔在 因地 時 , 悲

教

利

喜

,

盡未

來際

,

無

有窮

盡

0

,

,

6 真 如 經 如 依 0 後 如 如 如 依 智 字 法 , , 如 謂 而 如 説 , 如 種 依 也 種 如 佛 0 如 是 法 智 説 , , 法性 乃 能 至 於 一聲聞 <u>真</u> 自他 如 而 法 利 0 如 益 之事 , 法 此 , 根 如 而 本智之 如 得 自 , 異名 在 法 謂 成 也 就 法 性 0 0 依 , 如 如 法 如 如

ニーニ

智之異 智 ,如是一如 名 0 根本 -智照真 ,後 如字 , 後 ,謂真 得 智 如 照 0 俗 智謂根本智。 即真如根本智一 如 , 即 後得

0

7 空寂 依此 水鏡 智 無 而 現 光 ||塵而 智光 , 發光 故空寂 , 無念中 依 於此 光 , 而 , 得 故 種 能 種 現 之事自在成 相 0 佛 性亦然 就 0 , 無 可 **灬念空寂** 見 九自在成 , 就 則 智光圓 , 正 由 無 遍 念 0

8 今謂 在 0 如如 正 所 謂 來作念我當說法」 以 輪 迴 見 • 測 圓 , 一覺海 便 同 , 無 凡 有是 夫 , 豈是 處 如來。 既 不 空寂 , 又 豈能説法 自

9 如其分 諸佛菩薩 , 自然 說 法 而 , 然 如 空谷 。佛 小之説法 傳聲 , 有 , 如是 感 斯 如是 應 , 初 0 無 容 Ü 0 大扣大鳴, 小 扣 小鳴 , 適

四 四、本無可說

。說法者 0 。是名說法 0

無 法可説 意 顯本 ·無可説 何 以一 本 無

1

<u>\_\_</u>

,

0

可

説

,

以

本來

無法

故。

既

本

無

四

校

本

依

之

0

法 , 那 有 可 説 0

0

2 法 者 是 也 緣 0 然 生 緣 , 説 生 無 亦 性 緣 生 , 當 , 體 説 法 即 者 空 亦 0 是 故 雖 緣 儼 生 然有 0 既 説 日 法 緣 生 , , 即 非 復 了 無 法 不 可 ` 得 非 無 0 言 説 其 ` 非 説 即 無 説 無

3 4 明 説 説 決 除 觀 也 照 法 不 了 , 念亦 諸 者 致 緣 妄 生 法 無 之 作 漸 緣 法 義 言 生 漸 可 體 説 念 離 , 矣 便 空 , , 罪 則 知 0 , 所 會 法 學 同 謂 本 歸 謗 法 佛 無 通 者 \_\_ 達 法 如 0 , 無 當 正 0 , 我 故 觀 然 因 法 無 説 力 無 者 漸 法 法 即 漸 可 可 無 , 説 如 深 執 説 是 0 , 0 , 如 分 説 乃 既 是 有 别 説 法 者亦 執 法 説 0 著 法 者 及 即 便 無 漸 念 空 説 法 漸 即 , 者 薄 則 假 學 之 , 0 我 假 法 即 見 者 名 假 便 耳 即 , 漸 便 空 0 漸 0

### 四 五 ` 明 聞者 性 空

1 ` 者 此 0 什 段 師 經 有 文 意 略 去 四 , 五 别 顯 能 四 所雙亡之義 七 節 , 羅 0 什 然 有 大 師 此 譯 本 段 文 所 無 , , 經 義 乃 更 後 爲 人 據 圓 滿 魏 譯 , 故 加 江

ニーミ

2

上 言 説 法 者 無 法 可 説 , 明 能説者空 。 下言無法 可得 , 明 所 説 者 空 所説: 「無 0 修 功 至 智 極

亦 處 無 得 必 應 能 所皆空 。方 能 性 光獨 耀 , 迥 脱 根塵 0 此 義 即 じ 經》

3 清 信 生 如 一信 生 爲 達 信 入道之 天 Ü ° \_\_\_ 文 師 中 作 末 , , 新 後 長老問:「 結 結 眼 顯此 曰:「佛及無上菩提法 疏》 意 , 分 頗 有眾 經 文爲信 生 , 生實 解 行證 信 ,皆從 不 四 ° \_\_\_ 分 此 0 答 經 以 出 曰 經 文 。」示學人當由 明 有 明 具有 持 戒 修 此 義 福 此 者 故 入 。 也 , 能 0

報 開 解 , 皆 文 不 中 可 , 思議 長 老 、○」當 自 陳深解 知 ,當解 義 趣 0 也 示 ,結深解之義 人當 如是深解 0 0 末 後 結 日:「當 知 經 義 果

提 可得 進 修文 0 0 其示 中 切 , 學 法 明 本 人 發 應 無 Ü 無 生 通 法 達 0 末 内 0 後 繼 Ü 令開 外 結 境 曰 佛 , 即 知 見 有 以 無 即 0 我 佛 空 人眾 見,是 , 不 執 壽 不 , 異 修 執 , 無 切 異 我 善 0 佛 無 法 法 , 知 則 , , 是 以 得 爲 Ξ 阿 耨 Ü 菩 不

之 修 功 必 修 無 我 無 法 之 因 , 方 證 平等法 界之 果

成 證 文 中 , 明 切 法 無 我 , 得 成 於 忍 0 成 忍 , 謂證 也 0 其餘所說 ,皆是平等法

界諸法空相之義

0

則皆成證之義也

金剛經講義節要卷四

4 分 "講義" 0 使前 分段 後 兩 7依《新 半 部 明義 眼疏》 不同之處 0 但 加 , — 標 目 約 了 然 Ü 明 0 當 無 知 住」,「 《華嚴》 約 以信 境明 無 解 住 行 證 兩 , 顯 大 部 示

圓 融 無 礙 之 入 道 次 第 - 。 其境日 界正是諸法 一如 , 切皆是 0

5 令 此 聞 經 者亦 ,是 爲 依 此 不 斷 圓 佛 融 種 次第而 而 説 入 0 故 道 0 依 以 《華嚴 示 衣 鉢 \$\rightarrow \frac{\pi}{6} 相 傳 , ` 燈 解 燈 行行 無盡之意 ` 證 , 入 0 道次第説之。

6 華嚴 日 \_\_\_ 信 爲 道 源 功德 母 , 長 養 \_\_ 切諸善根。」 「信」字尤要 ,成始成

一四五、明聞者性空 請問

唯

信

心而

己

爾時 ?慧命須菩提白佛言。世尊 0 頗有衆生。 於未來世。 聞說是法 0 生信心

1 發 非 法 ジ 修 也 行 0 末 , 世 必 眾 須 生聞 依 法 之 0 今云 , 深恐狐疑 無 法 , 且 0 故 云 説 問 法者 \_ 聞說是 無 法 法 可説 , 生 0 信 然 Ü 如 不 是 種 種 0 之説 莫

2 當 應信此妙法,修無我行耳 知 如 上所說,皆是於法不執,精修無我之妙法。長老問意 ,正是指示學人 ,

二一六

四六、遣執

佛言 。須菩提 。彼非衆生。非不衆生

1 彼』 ,指聞法之眾生。 『非眾生』 ,約性言。 『非不眾生』 ,約相言

0

2 意謂一切眾生,皆是緣生之義

四七、釋成

何以故 。須菩提。衆生衆生者。如來說非衆生。是名衆生。

1 『眾生』重言者,承上『非眾生非不眾生』説也。本具佛性,非眾生也。故曰 金剛經講義節要卷四

彼 非 眾 生 - 但 約 名 相 ,則是眾 生 0 故 曰 彼 非 不眾 生 0

2 就 長 老慮眾 相 而 觀 生於 , 雖 是眾 足深 生 法 。 其 未能生信 性 則 上等諸 者 , 由 佛 於 認眾 , 本 非眾 生爲眾 生 0 生 0 故 不免爲之耽心

0

當

知

3 既 具 佛 性 , 豈 不能 開 佛 正 知 0 則 闡 是 法 者 , 豈 無能信者耶。 故 非 眾 生非 不眾

見出立鹽及云,四丁目及及子,三三丁三生」一語,便含有「莫作是説」之意在。

4 修 觀 行者 此 五 蘊 ,那得有法 眾 法 , 但 可執 由 因 乎 緣 聚會 , 非 生 一幻生 ,本來無生。若知 此義 , 則 依 法發

Ü

一四八、明無法可得 陳悟

須菩提白佛言 。世尊 0 佛得阿耨多羅三藐三菩提 。為無所得耶 0

1 佛 今 知 現 莫非緣生 具足身 相 ,既 , 當體是空 原爲説法度生。而 。得 即非得 , 佛 佛 之 が即非佛 所 説 ,原説 **,** 其所 絲 不 掛 得 , , 空寂 所 謂 之 性 如 語 ,竟體 0

呈露矣

2 長 顯 老陳 始 覺合本覺而成大覺 悟 , 正 指示 學人,應如是窮究 0 雖 如是 悟 到底,不令有 ,當請明眼 人爲之證明 \_ 絲 法執 也 存 在 0 然後我空性

一四九、印釋

如是如是 須菩提 我於阿耨多羅三藐三菩提。乃至無有少法可得

阿耨多羅三藐三菩提。

- 1 分 別 切事莫非對待 便是第六識 ,有 , 所 對 謂 待 便有 我 相 是 能 也 所 0 0 少有執著 有能所便有分 , 便是第 別 ,有 七 識 分 別 , 所謂 便有 執著 我 見是 少有 也 0
- 2 説 遣 除 ジ 行 0 其 不 所 可 得 以 痛 , 遣所邊之法 説諸法緣 生 者 0 令 , 正 知 所 緣 生 以 一體空 痛 遣能 ,有名 邊 2之我 無 也 實 0 必應步步觀空 ,層層
- 3 用 盡 功之 , 則 六 法 識 , 遣能 轉 0 化當遣 執著遣盡 所 , 遣 , 所 則 七 即 識 遣 轉。 能 0 遣能 \_ 識 既 所 轉 即 是遣 ,則我 分 別 法雙空,皆是一如矣 遣 執著也 0 分 別遣 0

## 復次 。須菩提 。是法平等。無有高下。是名阿耨多羅三藐三菩提 0

1 平等,菩提義也。」意謂  $\neg$ 菩提無少法」之所 是法平等,無有高下』 以然 (() 肇公 凡好醜、貴賤、不平等之觀念,蕩然一空 兩句,正顯無上菩提。「法」字,指一切法 ` 智者 、皆云:「人無貴賤 ,法 無 ,則 好 。 此 酏 平 ,蕩 -且等 正 然 明

2 時 無 如 來所得 有 , 平等 高 下 無上菩提。於中無實無虚。諸法一如 0 如之法 法 性 既 性 平等一 ,圓 滿 如, 顯 現 有何 ,故曰「 可得,故 無虚 日 ,是法平等。一 無實」。正當無有 0 切法皆是佛法 少法可得 ,

矣

。此

即是菩提之義

0

3 正 也 因 , 其 明 矣 不 分 0 法 別 性 法 本 ,不執著法 來 如是 0 佛 , 且 惟 無 顯 此 法 本來之性 之見存 , 乃名 , 其 無有 無 上正等覺耳。 少得也 , 明 矣 其無有 0 少法

4 能 説 所 明 皆 諸 空 法 如 , 則平等 義 , 復 性體遂 以 不 可 顯 得 義 , 空其能執之心 0 且 以緣生義 , 空其所執 之法

5 無 也 上 o 所謂 一菩 提非他 一切法 ,諸法一如之平等性是。菩薩 性,本無高下。眼前事 物,莫不 通達 -如是 此 理 , 盡遣分別執著 而 無 我

0

6 平,其 佛言平等,是令去其分別,去其執著。 切平等矣。此平等之正義也。故慕平等之風者,當自平其  $\hat{m{\omega}}$ 既 等。 則 事 相上雖有高下 , 亦自高高下下,各循 任他高高下下,而 其 平等自 心始 分 , 不 若 ,等其 相 0 蓋其 擾 心始 亂 Ü 則 既 0

## 五一、的示修功

## 以無我無人無衆生無壽者。修一 切善法。則得阿耨多羅三藐三菩提 0

- 1 修此證 是法 此之 平等 功夫 ·無有高下」八個字,直將 , 的的指 出 ,令大眾舉步,方能達到 性體 顯示 出 來 , 俾 目 的 大眾開 也 眼認明 0 即復將
- 2 3 古 以 而 口德修行 修 無 我 ,不可存高下心也。 修 , 切善 必 須 先 法 九悟本性 0 是 明 任 。古人證道比今人多者,其 『善法』 是 何法 ,平等平等 即指布施。布施攝六度萬 0 以 此 平 最 要 筝 Ü 原 因 , 行 觀 ,實 切法 在 於 此 ,隨應 0

,

4 嚴 故 以 能 ,成 無分別執著 性 一德圓 风報身之 明 因也 ·公 , ,三身顯現 。圓修 -修 一切善法』。則合於諸法如義,成法身之因也。 , \_\_ 而 切 成 ,得方 無上正等覺。 便 智,成 故 應 心化身之 日 \_ 得 因 \_\_ 也。 也 0 既 是稱 性 圓 福慧雙 修

,

5 有 能 行廣大 執 , 了 者 行 不 , ·可得 者 乃 ,先於境緣上一 不可得之妄念,非真心也。又說諸法緣生,使 0 切法不住 0 後則於 起心動 念時,一 知 一 切 切法不住 法 ,皆是 。使 知 幻

6 發廣 眾壽 有高下」 大 , 四 願 者 者 , 皆 則 , 無 便了了 不 取法。行廣大行, 0 則 而 法 得 與非 0 即 法 , 信心清淨則生實相 了 則 不可得 不取 非法 矣 0 而 。法與 常 是也 住 真 非 法 ら い , , 既皆 所 謂 不取 「是法平等 0 則 我 無

## 五二、結無能所

### 須菩提 。所言善法者 。如來說非善法。是名善法 0

1 以 無 **灬我修一** 切善法 是約能修邊遣 0 非善名善,是 約所修邊遣 0 有能有所 , 便

是 分 别 執著 0 我 相 我見仍 在 0 故當遣之罄盡 0 要用 無 分 別 執著之心 去 修 , 便 得

菩 提

2 法 即 無 法 , 無 修 而 修 0 修 切 善法 時 , 便 觀照 非善名善。 若其 心中見有善法

即 是 我 見 0 即 非 以 無 我 修 切 善 法 ,無非 令 以 無

我修

0

3 此 節 切 善 經 法 文 , , 實 以 證 乃 平等之 結 示 開 性 經 0 以 來 至 此 諸 義 乃 爲 0 點 即 是 明 耳 開 經 0 以 來所說諸義

4 此 經最 初 發 大 願 、行 大 行 兩 段 ,是 開 章明 義 0 以 後 約 略計之 , 結 示 已有 五

次 前 後 自有其淺深 次 第

第 次 (三0節) 之義 0 , 「不應取法 , 不應取非法」。 結度生不住 相 , 布 施 不 住 相

第二次 (五一節) ,「應如是生清淨 ・ジー 段 0 結 廣 行六度應無所 住 0 爲 令空

第三次 (八六節),「 有 不著 , 俾 如實空如實不空之自性 應離 \_\_ 切 相發菩提心」一 |清淨 大段 Ü 現 前 0 結 耳 離 相方是發菩提 Ü

0

不但二邊不著,並不著亦不應著

第 四 次 (一二0—一二三節),「諸法如義, 無 實無虛,一 切皆是等」一 大

的 段 ` 0 是 結 無我 約果位,以示證得清淨心者之境界,是一法不住的、法法皆如 的。一塵不立,將微細之分別執著遣除淨盡 **,乃能證佛所** 

證耳。

第五次 (一五○─一五二節),今次乃是明白開示,一切法性本來平等, 無有

高 下。故 一一法皆不可分別執著。菩提 法 如是 , \_ 切善法亦 如 是 0

用 同 無 時之本來面目矣 分別執著之心 0 , 修無有高下、平等平等之一切善法,便契法性 ,便見寂照

5

五三、顯勝結勸 引喻顯

須菩 提 。若三千大千世界中所有諸須彌山王。如是等七寶聚。有人持用布

施

1 大千内,有十萬萬須彌 山王 0 聚集七寶 ,其多等此 0

2 此 引 喻 以顯 ,受持廣説此 經之福德更大也。

## 一五四、正結勸

## 若人以此般若波羅蜜經 分不及一。百千萬億分。乃至算數譬喻所不能及 。乃至四句偈等。受持。為他人說。於前福德 。 百

- 1 於前福德』,指上文以等於十億須彌山王之七寶布施者。可謂大矣。
- 2 然而其福德,皆不能及持説此經者福德之一分也。
- 3 經』雖是文字名言。然由文字起觀照,而相似、而分證、而究竟成無上菩

提。豈一切有相福德所能比。

- 4 意 顯 持經說經,能令自他同證法身。視彼報身,如同身外之財,何 足校 哉
- 5 佛現報身等,原爲利益眾生,令他受用。正如以財布施,令他受用也。故以此

爲喻。以顯證法身者,並報身之相亦不住也。

五五、究極無住以成證 明平等法界 明諸法空相

1 此第 小四大段 ,皆説如來境界。窮究無住 , 至 一此而 極 0 證 者,證此 也

2 初 明 平等法 界 , 顯 切 法 性本 無有 我 · 結成前説菩薩 **远通達無** 我 法 之 義 0

3 執著 次 明諸 0 所謂生滅心也。遣生滅心, 法 空 相 , 歸 結 到 不生 不 滅 0 爲證 所 以 令 不生不滅之性體 離 相 離 念以 除我 也。 執 者 , 無 八非為 遣分別

五五、約度生明無聖凡 明度無度念 標示

須菩提。於意云何。汝等勿謂如來作是念。我當度衆生。須菩提。莫作是

念 。

一真法界,平等平等,豈有聖凡之別。意在教聞法者,當於法法頭上薦取平等

金剛經講義節要卷五

之 理 , 則 可 於 法 法 頭 上得 見 自性 0

2 佛 力 不起 , 故 能 NO. 有 動 感斯 念 而 應 能 隨 0 機 (2)因具二智,成三身。如大圓鏡 應 緣 以 度眾 生者有二。 (1) 夙昔大悲大 ,光明 遍照 願薰習成 , 故能所 種 之

應 不 謬

3 『莫作是念』 是普誠一切人,不可 以輪 迴見, 測 圓覺海 實令學人 必當斷妄

念耳

如是

達

4 無 説 , 是 通 法 可 約 也 説 相 ,無 説 ,寂而常照也。合而觀之 生可度」 , 是 約 性 説 , ,正是性 照 而 常 寂 相圓 也。 融 | 有生可 ,寂照同時之義 度 , 有 0 當 法 可

5 學 異 佛 欲通達佛法微 必 須 開 佛 知 見 妙之理 0 佛 知 ,非將凡情俗見,一掃而空之 即是 一切 不 可 得 , 知 切 即 空 ,必不能入也 即 假 0 佛 見 即是不執

五六、釋成

何以故

。實無有衆生如來度者。若有衆生如來度者。如來則有我人衆生壽

者。

1 實無』 略逗 ,此二字最是徹底。謂實無作念之理 也 0

2 『眾生』之所 以 成眾生 , 以 有 念故 0 眾生之所 以得 度 , 以 無念故。度生云者 ,

惟令離念而已 0 若 佛度生有念 , 則 自尚 未度 ,何能 度 生 耶

3 佛度眾 生 , 不 過爲眾 生作 增上 緣 耳 0 眾生自己發大 ら い ` 行 大 行,實爲主 因 若

無主 因 , 雖 有 增 上 緣 , 生 亦 無從 度 也 0 是故眾生得 度 , 實眾 生自度耳

4 苟有 能 無無 一念 所 ` , 無 四 我之義。意在令學人了然於平等法界 相 具足 0 如 來正 令發心菩薩 , 除 此 四 ,實無有我耳 相 0 但 約 如 來邊言 0 , 以

明無

一五七、明本無聖凡

須菩提 0 如來說有我者 0 則非有我。而凡夫之人。以為有我。須菩提。凡

夫者。如來說則非凡夫。

金剛

經講義節要卷五

- 1、此釋「無能度、無所度」之所以然也。
- 2 如 真法 0 故 界 曰 ` 平等、無有高下。 切 諸佛、一 切 眾生,同體之性之異名也。因 譬如 金器多種 ,名相雖各各不同 其 同 , 體 無 , 故 非金之異相 日

異名,同體一如耳。

- 3 皆約性 無聖無凡。本來平等 度」即無度,「成」即無成 體平等義說也 0 所 以佛 0 説:「上 所以又說:「平等真法界,佛不度眾生。」 無佛道可成,下 無眾生可 度 0 此 蓋
- 5 4 聖之成聖 如是 發心菩薩 而 證 也 ,凡之成凡。正由一無念,一有念故。起念,便有高下, ,通達此義。應以無能、 無所、無法、無我之心,修一 切善法 便 非 ,乃能 平 筝
- 6 念。 向 古德云 便 如此,便與道相應,與性相 一直行去。轉凡不轉凡,成聖不成  $\vdots$ 但驀直行去。」 驀直者,絕無瞻顧之意。只要明 應,速能成就。否則反不能成也。 聖 ,以及一 切 生 死 利害等等 了道 理 , , 概不掛 認 準方

# 。於意云何。可以三十一 |相觀如來不。須菩提言。如是如是以三十

|相觀如來

0

1 問 過 執 意 以 謂 試 爲 看 可 , 可 長 , 老 未 以觀想有相之應身,即是 所答 免 取 , 可 相 , 以 而 有著 增長見地 相 之 不少 過 觀 0 若 想無相之法身否。一有 執 以 爲 不 可 , 未 免滅 相 相 , , 而 無 有 墮空之 相 0 若

0

0

2 相 切 皆是 , 如 是 而 會 <u>\_</u> 也 歸 句 0 意 , 如 實 顯 性 非 惟 應諾之辭,乃是說理 0 如 則 則 法 皆是,不如則 法 雖 皆緣生 , 皆非 亦 0 即 。此 如 法 法皆是 明法 者, 法皆是 佛 諸 法 法 矣 如 緣 義 0 生 0 , 是 不 執 著緣 者 , 生

3 4 身 若 兩 也 領 稱 (會得 0 之 意 者 顯 性 , 令人 既 相 當重 如 如 矣 0 , 視 既 觀 不 相 滅 如 \_\_ 即是 相 字 , 觀 亦 0 性 必 不 其能 執 0 相 0 如 則觀三十二相 , 而 後 方 應身 是 , 耳 即 是 0 觀 如來法

### 五 九、 別遣情執 遣 取 相明非 破 解 示 遣

佛言 0 世尊 0 須菩提 0 如我解佛所說義 。若以三十 相觀 。不應以三十 如來者 0 轉輪聖王 |相觀如 來 則是如來 0 須菩提

1 佛 是 也 之言 、是法 此 平等之 , 正 因 説 初 ,不揣 發心修觀者 分量 , , 遽謂 無明分毫未破 觀 相 即是 觀 , 方 性 0 在業識 不 知 所 之中 觀 者 0 , 若 正 闡 是 識 而 如 皆 非

2 識 必 , 須 何 盡 云 空 觀 諸 相 相 即 , 是 剿 觀 絕 性 情 乎 識 , 方 足語於性 相 如 0 倘有微 細 分別 執著 , 便 足業

性

0

\_

切

學人應於此

中

細

細

勘

驗

o

3 並 不 如 平 生 筝 亦 無 , 惟 , 方 有 是 諸 佛方 \_\_ 如 能 而 究 不 異 竟 0 0 直 必 須 須 雖 既 不執 \_\_ 如 平 實 筝 , 且 , 虚 而 亦 相 亦 無 所 泯 謂 ,直 下 如 平 念不 , 乃 生 爲 ,

真 如 , 真 平等 0 豈業 識 未 空者 , 所 能 妄 以 自 負

4 今 然 0 云 乃 云 以 三十二 如是 (如是] 相 觀 如 0 來 殊 \_ \_\_ 不知早已非如,毫 , 明 明 存 有 能 觀 無一 所 是矣 觀 0 便 0 是 古今多少行人 分別 執著 , 業 , 粗 識 念 宛 1

稍 息 , 便 謂 已 證三昧。 習氣 仍在 , 輒 云 任運騰騰 0 是皆以 混濫爲 圓 融 , 鮮 有 不

堕落者 0 此 是 行 門歧 途 , 必 須 識 得 , 以 免 誤 墮 0

5 不 應 者 , 意 顯 非 絕對 不 可 0 若 其 情 識 已空 , 則 有 相 等於 無 相 , 無 相 何 妨

有

相 0 而 非 少 有 情 識 者 , 所 應 混 濫 也 0 故 日 9 不 應 0 此 語 正 是 切 誡 學 人 者 0

佛 説 如 平等 , 是 令一 異皆不 可 執 0 今 以 相 觀 性 , 明 明 執 0 尚 得 日 如

乎。

6

7 而 成 轉 0 輪 不 聖 同 王 佛 之 , 由 以 十善 無 漏 法 化 身 世 而 , 現者也 爲 人 世第 大福德人 0 具三十二相 , 由有 漏 福

業

一六0、説偈結成

爾時世尊而說偈言 若以色見我 以音聲求我 是 人行邪道 不能見如

來

-爾 時』二字,是令學人應與上段文 同時體會。 因 偈 中 所 説 , 正 是所破所 解之

所以然 从故也

2 也 色 0 音聲』 , 統 指 , 一切色相,三十二相亦在内。雨 賅説法在内。正謂不可執取上來一如平等諸説 『我』字,指如來言,即是性 , 向文字音聲中

3 人 『若以色見』 行邪道 ,不能見如來』 , 『以音聲求』 。是則欲觀 0 顯然業識用事,執著六塵境相 如 , 非盡空情識 不 可 0 故斥之曰 『是

求也

4 中 佛經中每令人 ,最要者爲「是心是佛 觀佛相好 , ,是心作佛」 須知 此是方便。 數行文。明得一 故令捨染觀淨。 切 唯心 所以 , 則 十六 知 雖 觀 觀 相 經 好

而不執實。其分別執著之情識遣矣

5 念佛 人 雖 觀 見彌陀 現前 ,極樂世界現前,亦不可著也。

6 見。便是法執我執。便與空寂之性相違。 上來遣相 己 遣 到 極 處。 因少有所取,便著色相。便是向外馳求。 豈能見如來哉 o 便非正知正

六一、遣滅相明非異 標示切誠

### 3 2 1 4 金剛 嘗不 性 名 説 提 後 處 前 明 來 此 其 段經 是 法 半 半 0 , , , 是 部 部 所 語 空 皆 相 所 是 是 有 之 説 文 切 氣 以 向 , 不 意 不著 是 法 則 對 大 然 著 本 已 對 應 都 終 0 0 六一 取非 醴 爲 初 經發大心、修 兩 有 0 發大 空寂 邊 , 相 邊 兼 法 ——一六二節) 之累 心者説 是表面 顧 ` 痛 非非法 0 遣 0 既 0 大 0 終不能 不著有 0 雖 行 , 以 , ,

0 莫作是念 。汝若作是念 。如來不以具足相故 。如來不以具足相故。得阿耨多羅三藐三 。得阿耨多羅三藐三菩提 0 0

及説「即非、是名」等義 不但在後半部中, 有萬鈞之重。 , 直 至 此 即 處 開 , 方 經 説 以

空有皆令不著 , 亦 不著空 , 以 0 合中 是名 道 0 凡 , 説 含有名 即非 相 雖 ` 是 假 名 , 未

即 證 並能不取 非 性 、是名 0 而 此 切 執 並説 法 甚 相 細 , 者 , 含有法 最 説 爲 0 難 但 相 恐 除 雖 其獨 0 是 故 , 後 獨 終 半 取 爲 著 部 假 所 菩

修行欲證性者 , 既 不應執 取 相 , 亦 不 應 斷 滅 相 0

此 定 之 理 也

5 如 來 , 言 \_ 具 足 相 , 顯 性 雖 無 相 , 而 亦 無 不 相 0 説 具 足 相 , 闡

6 者 可 以 領 會 句 中 , 影 有 修 福 德 0 是 證 性 者 , 必 不 斷 0 滅 相 , EL 修 福 德 廣 度 0 眾 生 0

説 無 具 上 足 正 等 相 正 , 隱 覺 含修 可 福 爲 德 性 德 \_ 義 如 來 , 故 ` 宜 果 德 用 兼 佛 含 之 性 統 果 稱 二 德 此 之 中 舉 稱 之 0 又 爲 欲 顯 藉 \_ 義 果 證 因 以 明 Ł 句 因 顯

7 前 取 法 所 謂 \_\_ 面 無 法 , 者 未 ,是 免 落 空 \_ 邊 0 豈是 不 著 發 , 無 法 上 與 菩 非 提 法 皆 0 此 無 中 0 ---如 得 此 , 方 足, 發 發 並 菩 提 説 0 , 故 若 與 但 會 前 得 説 不 相

9 如 義 , 雖 不 廢 相 得 亦 須 不 應 取 廢 相 , 方 名 爲 在 如 性 0 今著 邊 , 不 名 ---如 也 0 故 斥

8

觀

則

不

應

取

相

,

則

不

相

0

修

觀

重

見

,

觀

相

豈

能

見

性

o

映

成

趣

之

要

旨

也

0

也

之

曰

\_

行

邪

道

<u>\_</u>

,

不

能

見

0

,

,

0

,

10 此 裏 相 段 不 不 相 相 説 是 得 表 , 觀 不 約 名 而 表 譗 説 裏 果 \_\_\_ 言 0 得 則 意 一者 非 顯 若 , 能 是 表 不 約 是 著 修 裏 於 因 之表 相 證 , 果説 相 裏 亦 也 是 何 0 表 礙 亦 之 於 即 裏 性 約 , , 性 合 故 相 言 相 相 之 得 得 則 也 説 性 0 也 相 性 0 是 非 性

異也。

11 若 體 會 得 , 自 能 不 取 相 , 亦 不 取 非 相 0 又 有 行 布 , 又 能 圓 融 0 事 事 合 中 道 ,

法法不違自性。

12 前 約 果 説 説 觀 0 知 證 , 果 是 約 不 廢 因 相 説 0 , 修 明 因 修 因 亦 不 不 廢 可 相 取 0 相 亦 , 廣 不 修 可 修有 福 德 漏 , 但 之 福 不 可 0 取 此 著 説 耳 得 0 , 是

13 修 修 而 觀 福 福 之 不 , 修 亦 , 慧 不 己 將 能 , 得 不 理 能 ` 無 得 性 上 菩 無 ` 事 提 上 菩 果 ` 提 修 0 果 前 , 偈 以 0 及 中 此 節 性 明 見 文 相 非 性 切 誡 不 應 莫 ` 非 取 作 異 相 不 修 ` , 行 福 此 布 明 得 菩 見 ` 提 性 圓 融 亦 之 念 非 , 廢 之 0 修 因 相 慧 因 0 果 合 不

果,說得細密之至矣。

15 14 ` Ξ 滅 相 + 與 0 \_ 非 分 相 相 而 説 不 , 之 應 福 者 與 取 非 , , 可 福 但 爲 知 , 便 具 兩 於 足 邊 不 顯 相 著 明 亦 非 不 , 爲 應 非 正 取 異 觀 0 念 之 具 也 義 足 耳 0 相 若 不 0 但 應 滅 取 , 邊 可 , 知 即 Ξ 非 + 正 觀 相 正 亦 念 不

應

0

16 當 知 具 足 相 , 是 由 福 慧 雙 修 來 0 修 福 時 不 著 相 , 便 是 慧 也 0 因 此 , 73 能 成 具足

相,得無上菩提。

### 六二、結顯 正

念。何以故。發阿耨多羅三藐三菩提者。於法不說斷滅相 須菩提 。汝若作是念。發阿耨多羅三藐三菩提者。說諸法斷滅 。莫作是

- 然 此 節正  $\neg$ 一是説 何 以 故』下,説『莫作是念』之所以然。上段 明上來「標示切誠」一段經文之所以然。 正義 上句明 , 至 『作是念』之所以 此 方 顯
- 2 3 凡 佛 説 説 理 此 造減 到 7精深處 相一 段文 , 切 須 ,正是闡明前云 細 辨 0 不然,勢必差之毫釐,謬之千里,走入邪道而 無法發菩提心之真實義 。 應潛 Ü 領 會
- 4 發無上菩提 諸 法 乎 。又 險之至。 説 者 「若菩薩作是言,我應滅度無量眾生,則不名菩薩」者, ,當生度生是本分應盡之責、雖盡亦等於未盡之心。豈是説 此學佛所以 要開圓解,要親近善知 亦是 斷 滅

識

,爲急務也。

不

自

,危

説 「佛得菩提無少法可得」 不可存 一我能 盡責之心。豈是説 ,是說雖得而不存有所得,亦非斷滅諸法也。 斷滅諸法 乎

5

6 義 證 法 身 必 須 ` 得 盡 菩 歇 狂 提 , Signal Control 必 須 \_ 念 福 慧 雙修 生 0 後 乃 能 可 耳 悲 智具足故 也。 欲 證平等 法 身 ,諸 法

如

0

,

不

,

而

0

7 不 度 行 盡 布 眾 生 施 而 , 而 不 成 著 斷 相 滅 , 非 相 説 0 生 不 度 ,而 爲 斷 滅相 0 行 布 施時 , 不 應 住 相 , 並 非

8 應 如 是 降 伏 者 , 是 執 著 與 斷 滅 , 兩 邊皆要降伏 0 不 是 降 伏 邊 0

- 9 但 應 如 所 教 住 , 即 是 兩 邊 降 伏 , 兩 邊 不 住 0 如 是 \_\_\_ 無 所 住 , 自 能 得 所 應 住 0 亦
- 10 此 即 經 是 有 如 無 所 邊 敎 功 住 德 0 若 , 而 Ü 有 能 信 住 Ü , 不 則 逆 爲 者 非 , 住 便 也 爲 0 荷擔
- 11 若 身 此 依 義 説 究 甚 0 竟 深 具 了 , 義 足 必 説 須 相 深 , , 法 解 指 ` 0 報 報 身 應 0 \_ = 、三身 十 <u>:</u> , 皆是 相 L\_\_\_ , 非常 指 如 來 應 非 身 , 斷 增福 0 0 三身 此 滅 經 罪 並 曰 説 , 當得 如 , 來 以 菩提 明 , 不 應 指 0 取 而 法
- 12 經 旨 明 明 是 顯 Ξ 身 非 常 非 斷 之義 0 非 常 非 斷 之 義 明 0 非 \_\_ 非 異 之 義 因 而 更 明 0
- 13 定 慧 約 修 功 , 寂 照 約 性 具 0 必 須 絕 相 , 依 本寂 以 修定 , 依 本照 以 修慧 0 定

然

後

見

圓

而

知

正

也

0

相

,

不

應

滅

相

0

因

其

非

常

,

故

不

應

取

0

因

其

非

斷

,

故

不

應

滅

0

雖 慧 隨 修 緣 功 現 , 相 圓 ,而 滿 均等 仍超然不著。是言法爾不著,本來不 , 便能 寂 照 同 時 , 便是證得法 身 0 著。 報應二身 即復 顯 現 性

14 其常 諸 身 功 相 圓 佛 ,不著 滿 就其有常住法身而不住言,故曰「法身非常」(不住涅槃) 在 與 境界 大定之中 大菩薩 於相者,實由於此。故又曰「法身非斷」(不住生死)。 , 爲利眾生, , 故所現相,儘管生滅熾然,而法身常住自若 恆 .現報身、及應化等身、生滅之相 0 0 , 所謂過 此是定慧修 雖 而 不 不 住著 住 , 因 一 切 法

15 三身非常非斷之名 則 非一。故 皆非 ,不執則皆是。當如是見,如是知。如是見者則爲圓見 説「一」有種 ,非異也。 種一,説「異」有種 而 法身非常 非 種 斷 異 與與 。 且 報 應非 \_ 中 有 常 異 非 斷 0 , 異 如是知者 之 中 所 有 以 然 乃是 0 執 則

16 義 明 了 亦 非 皆 常 徹 非 底 斷之義 ,則 "非一非異,其義乃得徹底。即 諸法一如 , 是法 平等諸

正

知

0

17 扼 並 要之 不住亦不住矣。通達此理以念佛,便得理一心,必生實報寂光淨 修 功 惟 在 不 取 相 、 不 滅 相 , 而 以 性 爲中 樞 0 豈 但 相 不 住 , 土 性 亦 不住

### 六三、約不受福德結無我 結無我 明無我功勝 引事

# 須菩提。若菩薩以滿恆河沙等世界七寶布施。

1 一切法無我。如曰無聖無凡、非一非異之理,亦是法法皆然。

此 得無上果者,不廢修福。但須不受不著耳。又不可聞不廢修福而又生貪著也。 中,借布施福德,顯成不受者之爲得無我忍。又借無我功勝,結束前文所言

3

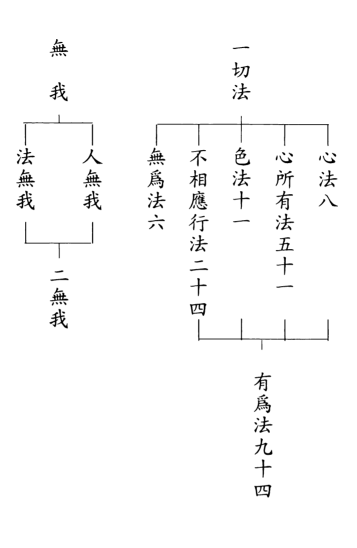
菩薩應通達無我法之義耳。此節不過引一布施多福,以爲下文「不受」作張本

耳。

一六四、較勝

# 若復有人。知一切法無我。得成於忍。此菩薩勝前菩薩所得功德 0

1 切法無我』。 部 《百法明門論》 所云:



2

德,惟當不著不受而已。亦實趨重於得忍。

此菩薩之大作布施福德而不受,所以稱其『得成於忍』

0

經旨並非不重視福

二四〇

3、一切法不外境、行、果。

「境」,五蘊、六根、六塵等是。

行 ,三福 、六和、三學、六度、十願等是 0

4  $\neg$ 果 無我 ,十住、十行、十回向、十地、乃至無上菩提等是也。 <u>\_</u> ,謂一 切染淨諸法,緣生體空。故一切法中本無有我。當知所謂我

不覺,於一切法中,妄生分別執著之見是也。而一切法性,本

來空寂 ,那有此物。因其本無,故當除之也。

者,即眾生無明

5 成 此二句 上句「知」是慧,下句「忍」是定。合之,便是定慧均等。因定慧均等,解行 就 0 所以所得功德勝前菩薩也。 ,上句是「解」 ,下句是「行」 合而觀之,是明此菩薩解行成就。又

6 「忍」字,安安不遷也。必須功夫做到 『得成於忍』 ,方爲眞實通達,眞是菩

薩

耳

須 行由解出 知「解」 ,解因行成」二語,即通達之眞詮。如是通達 固居「行」之先。然非如法實行,確有經驗,何能深解。前云, ,乃得成忍耳

## 六五、明由其不受

# 須菩提。以諸菩薩不受福德故

此節 正是開示學人,功夫必須做到如此 ,方能無我。 故須釋明成忍之所 以

然

2 凡是菩薩 功德。心有其境,名之曰「受」。今曰 ,因其修福不受,方於無我成忍。因不受故 『不受』 ,正明其 , 所 心空無境也 作 福 德 ,盡成無漏之

六六、明不著 請明其義

## 須菩提白佛言。世尊。云何菩薩不受福德 0

問意要在令大眾徹底明了,皆能達於『不受』之地

1

## 一六七、釋明不著

## 。菩薩所作福德。不應貪著。是故說不受福德 0

1 初 句言『作福德』 ,使知雖不受而應作。不可因不受之言,誤會修福可緩 0 當

生 , 而 起 大 悲。 因於大悲,生菩提心 ,云何可緩乎

知

作

福

德

,

即是修六度,是從大悲心

出

諸佛如來,以大悲心爲體

0

因

於眾

2 若爲 無 上菩提 求 福 德 0 故 , 以 -修六度,是名『貪著』 不應』也。 0 則是 自利 , 而 非利生。 非大悲心, 非

3 作 福 德 , 不著空也,大悲也。不貪著 ,不著有也,大智也。 悲智具足, 空有不

著 , 是 名 中 道 0 即是應無所住 ,行 於 布 施 0

4 是 不 著 知 功 醇 如 是 , 行 便 成 0 不受 便是廣修一切法 0 故 不受亦是一 ,而 切 行所無事。久久功醇 不受 0 平等法界,本來一 , 則 心若虚空 切 法 無 , 雖 我 0 如

塵 切 不 法 染 熾 也 然 行 0 自 之 然 , 而 不 非 厭 強 不 倦 制 0 0 恆 而 是 相 而 忘 非 於 偶 無 然 何 有 0 悲 0 是之 智足 謂 ,定 慧等 不 受 َ 0 無 0 以 名之 ら い 清 ,名 淨 日

## 一六八、明諸法空相結成法不生

得成

於忍」

1 向 後 經 文 , Œ 是 點 滴歸 源之處 0 故其所含之義 , 甚廣 甚 深 甚 細 0 必 先 加 説

2 上 ら い 來 不 取 所 0 説 不 , 千言萬 取 , 正 爲破 語 , 我 一言 0 證 以 一如平等之一真法 蔽 之 日 , 無 住 界 而 0 己 即是常住 0 當 知 欲 不 不 動 住 之法 相 , 身 必 須 其 稱

3 總之 , 全 經 所説 之義 ,不 外一 不 取 於 相 , 如 如 不 動 入 個 字 0 此 諸 法 空 相

大 段 經義 , 乃 是融會全經旨趣而究竟徹底 以 説 之者 0 所 謂 點 滴 歸 源 也 故 其

4 全經皆說 無我 0 至 此 則 説 無 我 原 無 0 無我 尚 無 , 則 無 住 亦 無住 , 不 取 亦 不

所

説

更

圓

更

妙

0

爲

如

來

者是

也

明

道

o

故 取 矣 , 本 0 不 · 生 且 不存 故 ,是之謂 「如 ,那 有二,那有 如 , 是 邊 ,那有中 之謂「不 也。 動 雖 , 紛 是 紛 萬 之 謂 有 , 有 不 取 即 是 無 0 0 何 以

5 生 ジ 不 取 , 即 是 取 了矣 。生心 不 動 , 其 Ü 早動矣 0 生 ジ 如 如 , 尚 何 如 如 之 有

耶。生心除我,則我見我相儼然也。

6 學 此 人 大 , 觀 段 照 所 説 深 , 正 般 若 是 處 極 0 亦 力 發 即 令 揮 不 切 眾 取 生 於 , 得 相 ` 大自 如 如 在 不 處 動 L\_\_\_\_ 0 若 , 沾 至 究竟處 毫 攀緣 0 相 即 是 、名字 引 導

相、以及心緣相,便無入處。

7 行 相 之 人 應 理 體 先 明 0 是 了 之 理 體 謂 本 全、 來 性 無 起 相 修 , 所 , 全 以 應 修 在 不 性 取 相 0 0 時 時 處 處 , 皆應 觀 照諸 法 本來 無

8 能 了 Ü 體 不 義 會 亂 經 中 , , ジ 語 兩 以 語 語 起 能 修 0 固 證 , 然 道 終 説 , 亦 有前 句 不 句 能 後 可 做 入 , 到 門 執 執 持 0 持 是 以 0 下手處 然 彌 則 陀 , \_\_ 經 Ü 不亂 言之 Ü 是 , 執 0 豈 如 持 可 之 \_\_\_ 僅 功 執 作 持 效 功 名 0 效 然 號 觀 若 ` 之 不

9 此 經 句 句 説 理 ` 説 修 , 即 無 一句不 可 以 貫通全 經 0 故 隨 拈 句 , 皆 可 從 此 悟

乎

0

10

若 之 眞 , 便 伶 是 俐 漢 事 事 , 得 法 法 知 大 , 乘 都 佛 向 説 這 是法 法 ÉP 上 ÉP 0 理 一會之 便 可 隨 0 如此方是會用 拈 一句 , 以 ЕP 之 於 八事事 法 住 法 坐 0 臥 换 言 ,

不離這個,易得真實受用也。

一六八、泯相入體 約聖號明離去來 斥凡情

## 。若有人言 。如來若來若去若坐若臥。是人不解我所說義 0

- 1 諸 法 公空相 ,是大 人乘法 印。「不來不去」等 白 , 莫 非 法 ЕP 0 法 EP 者 , 切 法
- 2 欲 證 性 體 0 必 須 超越一切 對 待 0 空其 虚 相 , 空其 諸 法 之 , 體之義 0

皆

可

以

此

義

印定之之謂

0

此

示

例

,來去等

,

皆是對待

- 3 倘 著 相 , 必 致 愈引愈多 , 萬 相 紛 紜 **,永永不得** 清 淨
- 4 讀 經 闡 法 , 不 可 著文字相 ,不可著言說相 ()佛 所説法 , 無 非令人離 相 證 性 故
- 語言文字,皆不可執。

5

此人全不知

性

,著於名言。是於佛説之義,毫無領會。

故

曰:

『不解·

我所説

義 0 呵 斥此人不解。正欲一切人深解空相之義趣也。

## 一六九、釋正義

## 何以故 0 如來者 。無所從來。亦無所去。故名如來。

1 如 來』 即是法 身。法身常住不動。無所謂去來也。法身遍一 切處。亦無需乎

去

來也

2 無 所 」者 無 住 所 而 從 ,無 住 , 乃 來,亦 處 離 也 無所去』 相 0 之極 形容法 致 0 身本遍 。來去與 非謂畢竟無來去。是說來亦 一切 不來去之 處 ,豈更有來處去處乎。意 相 俱 離 矣 0 無處 ,去 即 亦 住 無 處 而 無 0

住

無

- 3 真 所 以 如 者 結 之 , 日 無 \_ 可 故 遣 名 , 名 如 來』 真 0 亦 0 無 名 者 可立 , 假 , 名也 名 如 0 0 實 相 者 蝇 無 相 ,而亦 無 不相 也 0
- 4 嘗來 念 佛 去 人 往 , 亦 生 何 , 妨 須 現 知 來現 彌 陀 來接 去。 何 , 而 以 故 初 0 未嘗來也 不來不去者 0 往 ,理 生 西 體 方,而 也 0 有 亦 來有去 未嘗去 者 也 , 事 雖 相 未

也 0 理 事 不 \_ , 性 相 圓 融 0 本 無 礙 也 0 此等事實真相 ,今人謂之不同 因 之空

間 轉 變然 也 0 何去來之 有 哉 0

5 即是來去 要 在 不來 不 去 上 體 認 0 不來 不去 即在來去上做出 0 此是念佛求 生之要

訣 0 得 此 要 訣 ,決 定 往 生 , 決 定 見 佛

6 未 性 卻 嘗 不 相 離 一如 可 隨緣 對 待 , 法 而 之 轉 相 界平等 而 。緣應了者,得機便了, 獨 存 0 \_ 0 是故當 切 對 待之 於日常 相 , 不 能 不與糾 切 對 離 待 絕 之事 待之 纏 0 緣 性 相 應結者 上 而 , 别 雖 有 無 0 , 亦 妨 絕 無 待 隨 之 妨 緣 結 性 而 行 , 亦 但 ,

不攀缘

7 縳 二六時 , 而 中 泯 相 , 入體矣 果 能 如是勤 。此是學人第一著工夫 勤 觀 照 , 密密 勘 驗 0 便是 0 ジ 把得、 隨 順 定 真 , 如 腳 0 立 便 是 得 直 牢 指 0 向 不 上 爲 相 0 所

8 果 方 便 能 如 有緣 是 , 人隨修行之,大有受用 則 任 他萬 相 紛 乘 ,自不爲其所動 0 以上皆是從 諸法空相」 起修之

0

七0 、約塵界明 離 一多 明 微 塵非多 問微塵多否

# 須菩提。若善男子。善女人。以三千大千世界碎為微塵。於意云何。是微

塵衆。寧為多不。

1 世界之 執著 此明眾緣聚散無常之義也。文中重在「碎合」二字。因其可碎可合,足證微塵 屯 相 0 ,皆是緣生,當體即空。而法性中,本無此物。故雖不斷滅 , 而 不可

2 當知 大 至 ,方能於實相相應也。迷人長劫之中,唯造惑業苦耳。 世界,小至微塵,莫非虚妄,當體即空。不可執著,不必貪戀。一切放 世界微塵,大小雖殊,無實則一。世尊說此,是欲人徹底了解世間所有

## 一七一、明多即非多

## 。 世尊 。何以故。若是微塵衆實有者。佛則不說是微塵衆。

1 問意著重在『眾』字。 『微塵』是集合之幻相 ,並非實有。 當體即空 ,了 不可

五五〇

得。

2 佛時 今之化 塵可析爲 外 學家 道 ),每將 鄰 ,分析 虚 , 世 知 世界各物 間事物 \_ 切皆空 **,層層分析** 0 , 然 爲 不及大乘之能作體空 分子、原子 0 分析至於 、電子。 不 可 觀 依 分 也 然執 。而 0 爲實有。二乘 猶執爲實有 0 知 正 微 如

3 質都是 質形成 與 『眾』字之義 **念** 經》 於場(「 波之現象 中一色即是空 , 場 謂凡 。又 有謂 由 乃具有能 集合而 ,空即是色」義似合 , 元 成 質 量強度之空間 者 點 的 , 便 世界,是 知是 空 , 其 0 , 故一 個 中 不 反復 並 可 執 切 無 法 生成 實。 \_\_ 誠 物 今之科學家云 和 不可著也 消 又 滅 有 的 世界 謂 切 0 , 此 物 物

#### 一七二、釋其所以

所以者何 。佛說微塵衆 0 則非微塵衆。是名微塵衆 0

1 則 非 , 約 如之法性 ,明其本來是空。 『是名』 , 約 緣生之法相 , 明 其 不

無

假名也

世尊 2 何以故 1 2 如是而説 則 微塵之本空,便可類推而知世界皆空耳。 切 眾生,隨緣顯現 佛説』者,顯示覺智洞照,法性本空,法相皆幻。當其有時,便是空時。因 一切不著矣。乃能令本具之法身出障也。 。若世界實有。則是一合相。如來說一合相 七四、釋一即非一 七三、明世界非一 , 正 所 以開示眾生,應觀世界非實 ,以教化耳,不住著此境也。 明非界名界 ,

金剛

經講義節要卷五

。則非一

合相。是名

二 五 一

『一合』,合而爲一之謂。 雖聞界可碎塵,然其未碎時,其合而爲一之相 ,明

2 名,本來無實也。意明必須實有,方是一合相。今一合相,既無一定。則世界 明有也。長老爲遮此執,所以徹底破之。 不但因其 八可碎, 知非實有。即其未碎,亦非實有。

則非、是名

,言其

不

過假

七五、示本離言説

之爲當體皆空,彰彰明甚

0

# 須菩提。一合相者。則是不可說。但凡夫之人。貪著其事

1 塵,乃本空也。由是可知世界之一合相,亦復本空。豈非一即非一,合即非合 世界真是一合, 『一合相』者,一不定一,合不定合。故曰『一合相者,則是不可説』。 豈非微塵亦真是一合。而世界非世界,乃微塵也。 微 塵 若説 非微

五

矣

0

2 相 約 清 〇言 淨 凡 性 情 言 非 , 正 則 知 都 也 無 0 此 因 事。 其 向 『凡夫之人貪著其事 外 馳 求 , 故 於 事相 , ك 起 貪戀 0  $\neg$ 其 而 事 生 執 著 , 泛 指 切 事

耶

0

- 3 契 於 欲 不貪著 入 不 可 説 處 , 須 領 會 淨 凡 0 不 情 可 0 欲 -貪著 淨 凡 其 情 事 , Ľ 須 開 0 如 正 此 知 0 , 方爲 當 知 能 合 解 如 相 來 , 所 當 説 離 義 名 字 0 得 以 説 隨 0 當 順
- 4 塵 知 除 界 五 如 蘊 此 外 , 色身 無 此 色身 亦 然 , 0 便 凡 夫 不 致 所 於 以 貪著矣 貪著色身爲 0 我 者 , 由 於 不 知 是五 蘊 假 合 耳 0

若

5 説 减 非 界、 ` 非 賢愚 塵非 非多 ` 淨 塵之 , 即 穢 義 是 等等 , 説 便 不 對 增 恍 待之 然 不 於 减 名 世 0 相 間 他 如 , 莫 所 不 非 有 生 虚 大 不 小, 幻 滅 等 ` 當 高 白 體 低 , 是 皆 ` 來去 空 同 此 意 0 多、 總 之 總 , 别 明 得 界 增

`

,

,

0

6 要義 若 明 得 0 解得 諸 法 此 本 義 空 , , 便 便 會 可 歸 事 事作 於 性 如 , 是 而 觀 諸 法 0 觀 \_\_ 照 如 矣 功 醇 0 是 , 便 法 平 可 證 筝 無 矣 生 0 忍 此 爲 , 而 諸 泯 法 相 空 相 入 體 之

7 正 報 ` 依 報 , 爲眾 生 所 不能 須 史離 者 , 尚 且 虚 幻 無 實 0 則 切 盛衰 、苦 樂 稱

譏 譽 ` 種 種 對待之事 相,其更爲虚 幻非實可 知 0 何 足貪戀執著哉

8 其 覷定本不生之 下 他一 -消除 異 , ` 聖 顚 心源 元 倒 夢想當下遠離 、生 上,觀 滅 、垢 煕 淨 入 去。便是所謂直 · 、人我 0 如 此 用 、彼 功 此 ,方是直下承 、等 指 向 相 上 , 莫 0 當 則 不 胸 , 可 如 襟當 是 稱 。果 善 下開 能 用 功 豁 如 是一 人 , 煩 0 惱 眼

9 世眾 直 入 圓覺經》 生 圓 一,依此: 頓 要 云:「 門 修行 。 一 切 知 , 法 如 幻 是 門 即 乃能 , 離 無 , 方 永 不 便 離 作 於 諸 方 此 幻 便 者 0 0 也 離 此 0 幻 段 即覺 經文正是此 ,亦 無 漸 經注 次 0 \_ 腳 切 0 菩薩及 此 爲 末 超

佛説 知 法 識爲要圖 不 圓 一句法 0 ,包含無量義 以開正 邪人遇正 知見爲根本也。 法 , 0 可作 正 法 亦 種 成 種 邪 解 0 , 故 所以大乘經中教導學人, 謂 之 圓音。 又説:「 圓 人 以親近善 説 法 , 無

,

10

七六、約我見明 離亦 離 問答明義

須 菩 解我所說義不。世尊。是人不解如來所說義 提 。若人言。 佛說我見人見衆生見壽者見 。須菩提。於意云何。是人

此節 説 遂 經義極深。當知開經以來,屢言我人四相不可有。恐凡夫因佛如是反覆申 '執爲我見等,真實是有。此見橫梗於心 ,正是我見。豈非反加其缚耶

得 此 解脱 經於一切法,屢說 也。利根者,自能聞一知十。悟知我見等,亦復相有性空也 即非、是名 ,以明相有性空之義。意在令人觀照本空 一,頓

3 今日 故 曰 『佛説 不解如來所說義』也。 我見等』。其偏執於有相邊,未能通達我人等等之見,亦爲本空。

古德有請師解縛者。師曰:「誰縛汝?」此節經文,正明斯義。性體空寂 無有縛。今橫一我人等見於心,且曰「佛亦如是説」,豈非作繭自縛乎 ,本

4

七七、釋成其故

何以故。世尊說我見人見衆生見壽者見。即非我見人見衆生見壽者見。是

名我見人見衆生見壽者見

1 本) 緣 水起之 是 名 , 爲 幻 , 成凡之 相 約 0 相 此 由 , 佛 約 0 説 緣 破 我 起説 我見是智慧光 見之真 0 八實義  $\neg$ 即 非 0 \_ **,乃成聖之路** 『我 約 ん見』 性 纳約 是 無 性 0 明 空義 此 本 中 説 知 所 0 説 見 我 立 入 , 筝 正 知 是 見 , 的 是 , 皆爲 示 無 修 明

2 佛説 即攝有 切 性 0 法 若 , 不 不 知 外 如 兩 是 義 領會 0 明 性 ,其於佛 ` 明 修 法 是 也 ,終在門外 0 且一 白 法 0 中 理 性當於 , 説 性 差 必 兼 別 中 有 見 修 平等 , 説 修

功。

修

功當

於

平

筝

中

見

差

别

0

3 貫通 佛之 ,是 開 示 只 , 往 見 差 往 別 約 而 \_\_\_\_ 事 不 見 以 平等 明 理 , 0 豈 而 能 其 觀 理 實 其 貫 理 而 通 會於 於一 性 切 事 乎 0 若 聞 法 者 , 不 知 如是

4 本 性 經 , 説 以 明 即 非 本 是 空 名 0 是名 處甚多 ,約 0 緣生之 聞者 便當領 相 , 會其 以 明 中 幻 道 有 理 0 即 , 原 非是名 無 \_ 致 並 説 0 即 , 明 非 性 , 相 約 不 理 體 一 不 之

異 也 法 法 皆然 即 無 論 何法 ,皆應明了此 理 兩邊 不著 銷 歸 平等之性體是

,

,

0

,

5 修行 也 o 功夫 , 可 概 括爲 觀門 へ 理 觀) , 行門 (事修) 0 細 説 則 法 門無 量 誓 願

學

6 理 觀 , 依 佛 説 可 以 貫 通 切 之 理 性 , 加 以 深 切 體 認 , 嚴 密 覺 照 0 用 之 於 行 門 0

理 觀 , 必 應 兼 事 修 0 行 事 修 , 必 應 兼 理 觀 0 缺 其 , 便 不 足 以 言 修 功 矣 0

見 事 修 之 於 , 動 如 作 布 行 施 爲 ` 持 者 皆 戒 是 , 乃 0 修法 至 看 須 經 就 ` 念 事 論 佛 事 ` \_\_ 0 舉 事 有 手 千 ` 差 萬 低 别 頭 , , 修 無 法 論 亦 大 小 因 之 精 而 粗 有 , 萬 凡

千 差 别 0 如 各 道 場 禮 拜 ` 唱 念 筝 法 則 , 豈 能 律 耶 0

8 觀 理 其 通 差 於 事 别 之 , 故 理 修 0 若 理 但 觀 觀 胩 平 , 筝 不 , 但 要 不 知 依 差 理 别 性 0 , 或 觀 但 其 觀 平 差 等 之 别 理 , 不 0 知 且 平 要 筝 依 所 0 則 修 亦 之 筝 事 於 類 盲 ,

修

也

9 其 當 行 不 知 性 \_\_ 中 也 之 • 不 修 融 異 也 , 0 修中 不 異 中 之 之 融 理 不 也 \_\_ ` 事 0 乃 也 能 0 性 不 修 能 看 不 成 \_ 不 兩 , 理 橛 事 , 圓 不 可 融 混 0 圓 爲 融 中 談 有 0 須 行 布 體 認 ,

10 ` 修 夢 功 佛 於 事 日 常 惟 生 活 Ü エ 作 不 存 中 , 能 則 修 須 所 依 修 照 而 幻 己 法 , 勤 修 不 怠 0 所 謂 啓 建 水 户 道 場 , 大 作

中

0

中

布

中

有

員

0

方

爲

真

員

,

真

不

\_

0

則

無

修

而

成

矣

0

11 就 於 事 事 作 , 觀 則 遠 , 觀 離 其 幻 全 有 之 非 名 性 有 相 , , 深 只 照 是 本 假 空 名 之 0 ジ 1 性 中 0 不 此 存 約 \_\_\_ 絲 即 之 非 我 是 , — 名 絲 之義 之 見 0 , 以 而 除 行 我 之

12 世 見 尊 之 教 修 以 功 直 也 照 0 本 知 來 此 無 , 我 則 無 凡 見 無 之 明 ジ 煩 源 惱 筝 0 不 但 切 應 我 銷 見 無 除 之 , 事 即 無 , 其 我 之 修 見 功 亦 可 無 以 類 0 推 於 是 矣 我

見 之 蹤影 全無 矣 0 直 捷 痛 快 , 孰 逾 於 此 0 妙 而 且 要 耳 0

13 性 不 承 空 即 非 認 0 乃是 自 ,爲 性 中 敎 令振 除我 有 此 我 作 見 人等 精 之 神 絕 見 妙 , 毅 ° 修 然 功 即非 決 0 然 故 , -二字, 極 即 力 非 將 我 ,見」一 當 我 見等 如是 體 語 , 會 , 幷 腳 0 踢 非 但 翻 令 0 作 從 根 觀 本 , 上 觀 , 凞

14 當 如 合 夢 裏 知 中人 不合 自 性 是真 , ,夢 本 實體 不 嵵 非 相 應 , 無 無 , 各 。及至於醒 明 是 不 虚 相涉也 妄 相 , 了 0 o — 《圓覺經》 ·無所得。」學佛首須信 真一妄, 云:「此 雖 無 始 來 無 , 和 明 此 者 合 爲 , , 入 非 道 實 0 乃得 實 有 體 則 其 表 0

門

0

15 妄 照 幻 即 Ü , 之 離 不 少 起 , 放 離 , 逸 即 即 由 0 知 我 正 幻 念之鬆 見 , 從 非 何 兩 而 事 0 正 也 起 念 耶 0 提 此是除妄最直捷 0 起 , 妄 念 便 無 ` 0 最 乃 扼 自 要之方法 然 之 理 , 幷 0 時 非 時 奇 特 如 此 0 覺 知

16 靜 知 幻 , 覺 俗 見 照 漸 , 能 必 减 先 嚴 輕 0 持禁戒 乃能 知 , 幻 以 ,乃能覺 絕 染 緣 0 照 多讀 大 乘 , 以 明 佛 理 0 令 此 Ü 略 得

安

乎

須

離

到

底

0

斷

則

頓

斷

0

此

是

名

我

見

L\_\_\_\_

之

修

功

也

0

` 是 名 我 見 等 之 修 功 , 尤 要 , 尤 妙 0 是 名 我 見 爲 真 性 變 現 之 幻 相 0 所

17

`

見

0

,

見

0

生

,

見

生

0

謂

銷 除 , 幷 非 斷 滅 本 性 0 乃 是 但 除 其 病 , 不 除 其 法 0 也 0

18 所 我 謂 知 <u>\_</u> 幻 是 即 緣 離 生 , 法 離 幻 即 ら い 若 覺 攀 0 遇 緣 緣 我 而 不 便 起 嶞 Ü 緣 ` 不 而 動 起 念 Ü ` 若 不 分 不 别 ` 我 不 執 則 著 無 , 即 從 是 離

19 此 幻 \_ 即 義 覺 , 0 極 要 也 極 要 0 除 我 見 之 修 功 , 莫 妙 於 此 0 若 不 依 此 , 永 不 能 除

0

0

展 知 轉 居 , 釋 不 義 辨 切 盽 真 , 實 説 , 明 不 0 不 起 妄 起 此 之 入 念 所 白 0 中 於 以 然 諸 , 妄 初 0 必 N) 句 如 , 此 爲 亦 主 不 , 方 息 0 爲 即 滅 真 0 不 不 住 起 起 妄 想 0 境 字 , 爲 不 主 加 了 0 下 知 六 0 白 於 經 無 云 , 是 了

20 念 是 不 名 起 我 胩 見 , 便 之 是 義 靈 , 光 亦 獨 復 耀 如 , 是 詗 0 脱 我 根 見 塵 亦 0 是 總 緣 之 生 , , 有 自 照 性 ` 本 有 來無 覺 , 也 俱 0 名 善 障 用 礙 功 者 0 此 , 必 經

21 ` 佛 圓 渞 覺 0 又 此 云 中 修 功 , 切 正 諸 是 佛 圓 , 照 本 清 起 淨 因 覺 地 相 , 0 皆 故 依 能 圓 無 照 明 清 我 淨 見 覺 , 相 , 斷 永 永 斷 斷 無 明 0 豈 , 不 方 成 妙

, 豈 不 要 乎 0 依 此 起 修 , 便 得 受 用 0 如 若 不 會 , 則 請 老 實念無 量 壽 清 淨 平

覺 , 妙俱足矣

22 淨也 此 約 我 見明 清淨自性 離亦 之淨 離 乃是垢淨俱 大段 ,顯示不垢不淨之義。我見 無 故 離我見者 離 亦 , 應 垢 離 也。 若 存 離 我 能 見 離 ,

所離 , 我 見終未盡淨也。

0

而

,

0

,

0

23 -諸 法 空 相 \_ 下三段 0 初 約身明義。次約世界明義。三約妄心 明義 · 。 合 此三

段 , Œ 是 顯示 身心世界莫非幻 化 , — 切 空 相 , 性 自平等之義 也

24 之謂 凡 見 夫 , 是能 執身爲 一諸法空 執 我 0 相 而 , 三段 執 世界爲我所 0 經義 亦 即發揮 , 顯 0 不生法 明 我 能 及 執 我 所 相 執 所 , 法 之 , 皆起 相 相 本無之義也。 俱 於 空 見 0 並 0 故 能 身與 空所空之念亦空 世界,是 所 0 是 執

七八、結成不生 正 明 不生

須菩提 0 發阿耨多羅 三藐三 二菩提心者。 於 切法 。應如是知 0 如是見 如

是信解 0 不生法相

開

佛

圓

見

之

義

正

同

0

約

外

煕

邊

説

也

0

1 住 經 初 ` 不 所 説 住 發廣 亦 不 住 大 ジ 0 必 起 如 是 廣 知 大 見信 行、 不 解 取 , 方 法 與 爲 、非法 通 達 之 無 相 我 法 ` 乃 0 至 故 發 日 ジ 不 應 如 住 是 ` 得 知 果 見 信 不

解 , 不 生 法 相 0 <u>ιΕ</u> 所 以 顯示 發菩提 ジ , 必 應 如 是 , 乃 爲 菩 提 S. 0

2 義 0 不 切 外 法 緣 <u>\_</u> 生 , 性 诵 空 指 0 世出 性 空 世 不 境 礙 ` 緣生 行 , 果 故 而 成 言 平 0 筝 法 如是 界 0 緣 生 字 不 , 礙 指 性 上 空 來 , 所 故 即 説 諸 種 種 法

空

相

0

由

是

觀

之

,

如

是

\_

字

即

顯

諸

法

\_\_

如

,

切

皆

是

0

3 是 云: 智 明 , 知 見是 Ξ ` 者 智 見 第 皆 依 ` 智 止 一義 解 奢摩 , 諦 但 三字 依 他 智 故 止 0 0 知 方 連 達 便 0 説 依 天 不 , 云 同 止 則 毗 , 意 故 缽 各有指 立 知 舍 是 Ξ 那 名 故 比 , 大 見 量 0 0 , 有 見 此 區 是 \_ 别 依 現 0 止 量 嘉 三摩 0 祥 提 今 云 故 依 解 知 無 0 是 著 此 世 論 義 諦

4 奢 本 犘 經 Ξ 他 ن , 不 此 可 云 得 止 ` ` 諸 定 法 也 緣 0 生 智 即 從 空 定 生 ` 開 , 佛 名 正 知 知 之 義 0 恰 觀 合 此 0 , 約 是 内 知 證 爲 真 邊 説 諦 智 也 0 矣 0 此 與

5 慧 毗 則 缽 差 舍 別 那 事 , 此 相 云 , 觀 無 不 0 觀 洞 見 即 是 0 慧 故 曰 0 智 見 從 慧 也 出 名 0 此 \_\_\_ 與本 見 經 0 五 觀 眼 此 ` , 是 是 沙 見 爲 俗 不 執 諦 智 異 矣 0 ,

6 三摩地 合無間 亦 即 知 見二者之總名 ,此云等持。謂定慧均等也。名之曰「解」 ,定慧均等 ; 故 0 能 此 不不 與 本經深解義趣之言義同 生 法 相 0 0 0 可見「 因 其於一如皆是之理 解」是由定 慧出 契 0

7 也。 定慧均等之力 如是知』 句 。「信」字貫通三句。 , 明其定 力。 -如是見』 -句 不生法相』句,是由上三句所生之功效 , 明其慧力 0  $\neg$ 如是信 解』 句 , 明 其

8 有定有慧,契合 名 離 『不生法 便 引生 根 相 本正 0 如 智。 0 即是不分別智。 可見其於言説 、名字、心緣 智無分別,即是一念不生。一念不生 、諸 相 , — 切皆離 諸 相皆

9 知見信 解上。不生是其功效。本不生上,著力不得。著於不生,便是生也 解,是 「不生」 之前方便。方便修足 ,便證本 不生。其 功 行全在知 見信

### 一七九、不生亦無

須菩提 。所言法相者。如來說即非法相。是名法相

1 所 謂 切  $\neg$ 法 不 生 相 法 相 , 皆是 L\_\_\_\_ 者 假 , 名 乃 是 0 本 \_ 來 切 法 即 非 相 , 0 本 生 即 爲 無 緣 生 生 屯 0 緣 0 生 此 之 明 法 不 生 , 當 法 體 相 之 即 所 空 以 , 本 然 性 0

2 無 故 切 發心 0 既 者 本 性 , 無 當 , 在 則 不 生 如 亦亡 皆是 , 生 上 即 無 , 生 知 見 故 0 信 乃爲 解 0 真不生義 此 正一降 0 伏 , 此 即

無

住 0 果 能 知 見信 解 如 是 如 是 0 則 雖 法 相 熾 然 , 初 何當生 , 以 本 性 不 生 故 0 則

不 降 伏 而 降 伏 0 無 住 而 住 , 住 而 無 住 0 證 入 無 相 無 不 相 之真 實 性 矣 0

3 此 不 生之 節 經 念亦 文 , 無 是 明 0 正 即 是 法 \_ 相 念 而 不 無 生 法 寫 相 照 0 , 即 爲 生 本 而 不 無 生 生 寫 0 照 此 義 0 爲 是 明 下 文 , 非 \_\_\_ 不 但 取 生 之 於 念 相 無 , 如 , 幷 如

此 經 義 節 趣 亦 , 正 至 是 是 結 而 顯 包舉 經 初 無 遺 應 如 , 首 是 尾 住 完成 , 應 矣 如 是 0 降伏」之義 正宗 分竟 0 故 科 判 日 結成 0

4

不

動

L....

寫

煕

也

0

如

如

不

動

者

,

生

即

無

生

之

異名

也

0

全

八 () 流 通分 示 勸流通 示流 通益 引 財 施

## 須菩提。若有人以滿無量阿僧祇世界七寶 。持用布施

1 此引財施,所以顯下文法施之福更勝也。意明布施同而福德不同 施 者不 同 故 也。 一是持 財寶,一是持法寶。 持無量數世界財寶 , 不 ,因其持以 及 持 卷 行

2 財 施 救 人 身命 , 法 施 救 人慧命。法施救人是徹底的。 然非謂財施 可廢也

經

、 乃

至

四

句偈

者也

3 若 爲言耳 明 佛 0 法 , 則 知 世間事 , 無 非夢幻 0 切 有爲法中 , 最難看 破者財寶。 故引此

一八一、明法施

若有善男子。善女人。發菩薩心者 。持於此經 。乃至四句偈等 0 受持讀

誦。為人演說。其福勝彼。

1 所謂流通者 ,重在法施利眾。故曰 『發菩薩心』 , 以 顯流通之意也。

2 道 。」若下文 四句偈等』。「等」、等於半偈,或一句也。經中常言:「半偈 所説「不取於相,如如不動」半偈,茍能信受奉行,直趨實所 即 可證

矣。何況全偈

,何況全經

0

3 彼 也 『持 0 0 於 『演説』句 沉更爲人演説 此 經 0 ,利他也。 持一, 此 經 ,以行 持 如法受持,則能悟入無生, 取也。與下文『受持』 不住相之法 施乎。豈彼七寶布 義別。『受持』句 施不 施所能 住 相 , 其 及 福 0 便 , 八已勝 自 利

4 弘 經 , 揚 旨重在流通無上法寶,故下文專約「演説」言 此 經 ,便是紹隆佛種 0 眾生獲益 , 不 可思議 0 0 其福勝彼財施 ,更何待言。

## 一八二、示流通法 直指本性

## **云何為人演說。不取於相。如如不動。**

1 應當如 『云何爲人演説 何。 『不取於相,如如不動』兩句,正開示二者應當遵守之軌則也 』,有二義。一是問演説之人,應當如何。二是問 演 説 經義,

2 實 以 相 説 法 者 是 言 也 , 0 應 不 於 生 能 滅 説 Ü , 所 即 説 是 本 及 性 聽 説 0 者 所 謂 之 相 -如 , 皆 如 不 不 動 取 著 是 0 也 所 謂 0 以 不 生 滅 ジ 説

ك

- 3 實 演 相 説 般 之 若 人 , 也 應 0 以 Ξ 此 輪 體 經 所 空 説 , 稱 , 皆成 性 而 佛 説 之 , 法 直 也 指 Ü 源 0 令開 者 , 即 文 字 起 觀 照 悟
- 4 要旨 爲 以 經 人 義 演 0 之 説 亦 即 扼 , 要 若 處 切 不 佛 得 0 法之要旨。 即 扼 此 要之 之二句與 方 0 千 非 經 下 大 萬 文 而 之一 無 論 當 , 所 偈 , 説 是 即 性 也 散 修 0 而 理 可 無 事 見 歸 0 此 0 此 \_ 闡 二句 句 者 \_\_ 難 偈 獲 偈 法 , 乃 益 , 本 包 0 括 經 故 示 盡 之
- 5 語 如 是 0 全 演 經 説 要 , 濫 點 必 , 不 能 如是受持 外 不 取 0 於 當 相 知 , 此 如 兩 如 句 不 動 是 全 八個 經 之 [字。 歸 結 學者當從 語 0 亦 是 此 入 全 0 經 之 不 致 發 瞻 明
- 6 此 取 0 句 所 皆 謂 説 互 爲 修 因 功 果 0 亦是 者 也 説 成 效 0 必 能 不 取 , 方 能 不 動 0 亦 必 能 觀 不 動 , 乃 能 不

前

顧

後

泛

無

歸

矣

0

矣

0

7 日 經 中 , 説 凡 所 相 有 相 , 甚 , — 多 甚 切 不 多 取 , 歷 數 0 當 難 知 盡 説 0 一相 總 之 , L\_\_\_ 凡 字 説 , 法 法 與 , 非 便 法 有 ,皆攝 其 相 0 在 今 内 概 矣 括 之 0

8 捨 無 論 , 皆 取 是 何 輪 , 迴 取 ° 則 Ü 輪 動 迴 0 ,生滅心是也。 取 則 著 相 0 而 非 若能 如 如之 不取 性 ,當 矣 。 *◇* 下 圓 便 離 覺 生滅 經》云:「 Ü 矣 0 種 種 取

9 者 , 如 不 如 動 不 之真詮也。「如如」者,真如之異名。真如是指本具者言 動 <u>\_</u> 者,不生不滅之性也。 『不取』者,無住 之真詮 也 。 一 , 如 如是指 無 住

10 如 生 不 如 之義 滅 , 如 , 明其能所雙亡 如 不 動 0 。寂 照同時。 無相 無不 相 。 因 其 相 不相皆無 八,是 以不

證

得

八者言!

耳

0

11 本 之 虚 空花 圓 性 覺 體 經 也 , 依 0 空 花 空 曰: 喻眾 而 有 生無 相 切 。 空花 諸 明 不覺之 眾 若 生 復滅 , 無 幻 相 ,虚 始 幻 0 空本 無 空花若滅 明 。皆 不 動 , 從 0 喻 諸 無 此 如 來, 明 圓 滅 覺 0 Ü 圓 , 虚 覺 空 即 Ü 建 是 不 立 動 生 ,喻 佛 本 猶 性 具 如

不

動

12 當 與 本 性 知 理 便 平常 冥 如 , 當 也 如 所 不 下 言 動 便 現 0 Ü 是 動 0 故學人 又 , 乃 可 無 知 , 取 明 當於不取 捨 動 耳 正 由 0 無 由 即 此 明 更可 ,而 - 無住) 無 了 然 明 上 本 , 但 是 , 痛 能 幻 相 不 下 功 取 0 夫 然 於 。方 則 相 , 如 不 契真 取 於 如 如 不 相 動 , , 當 之

13 當 離 生 經 義 爲 知 應 , 幻 不 當遠 可 , 取 見 亦 , 復 離 離 即 相 遠 \_\_ 是 功 離 切 離 夫 0 幻 相 離 化 , 0 全 虚 遠 云 在 妄 離 何 境 \_\_\_ 幻 方 界 堅 , 能 持 亦 0 不 0 復 由 取 堅 遠 0 堅持 持遠 離 0 員 者 得 離 覺 , 無 Ü 經》 強 故 所 制 離 0 云:「一 じ 之 , 謂 如 即 也 除 幻 諸 者 0 切 此 幻 , 菩 層 亦 0 薩 功 復 夫 遠 及 細 究 末 離 , 誠 此 0 世 眾 遠 段 不

可

少

0

不

然

,

無

始

來

取

相

習

氣

,

何

能

除

之

0

15 14 是 無 須 何 幻 先 楞 離 能 0 明 嚴 吾 無 我 離 見 經 如 正 明 0 未 如 念 V 之 最 不 圓 斷 , 日 : 覺 妙 動 即 , 是 之 \_\_\_ 方 經 亦 如 本 覺 便 最 》 云: 性 來 足 照 0 本 不 以 , 0 須 起 必 \_\_\_ 破 乃 能 因 别 知 壞 徑 地 其 直 尋 不 幻 覺 取 堅 , 方 即 最 於 照 便 持 離 也 真 相 初 , 0 矣 如 發 不 然 0 本 作 則 Ü 0 性 方 非 不 , 先 但 , 便 更 應 方 於 以 0 \_\_\_ 直 向 能 離 是  $\overline{\phantom{a}}$ 知 無 S. 也 其 正 明 不 是 念 0 我 取 \_\_\_ 幻 真 見 上 也 如 知 上 堅 幻 用 0 , 持 由 始 功 能 此 , 不 字 還 可 遠 可 須 見 離 0 即 云 向 諸 必

是 無 圓 覺 明 我 經 見 V 也 日 • 0 經 云: 切 \_ \_ 菩 薩 切 及 末 如 來 世 眾 本 起 生 因 , 地 先 斷 , 皆 無 依 始 圓 輪 照 迴 清 根 淨 本 覺 0 相 輪 , 永 迴 斷 根 無 本 明 , 即 ,

16

如

如

上

覺

照

0

方 成 佛 道 0 圓 煕 覺 相 , 便是 直 Ü 正 念真 如 0 要 緊 功 夫 , 全· 在 圓 照 二字

五

謂 何 此 際 謂 一念 照 圓 未 0 照 起 圓 0 , 前 清 淨 者 念 己 無 , 滅 非 比 著 , 後 , 遍 力 念 體 , 清 非 未 涼 不 生 著 0 , 便 力 正 是 恁 , 本 不 麼 來 沈 時 面 不 , 目 浮 0 , ジ 務 恍 湛 須 如 寂 綿 朗 , 了 密 月 無 了 狐 間 圓 明 明 , , 是 久 0 是 久 也 便 之 0

17

19 18 觀 取 能 於 生 無 死 圓 未 上 滅 入 , 0 起 引 覺 定 以 幻 0 非 圓 念 經 發 相 經 0 作 時 滿 文 如 , ジ 故 其 盡 便 此 , 曰 , 無 當 是 應 不 向 用 , 空花 覺 動 不 功 可 本 如 了 煕 動 , 0 性 庶 來 處 然 本 便 , 無 有 是 因 於 不 , , 故 攝 徑 即 生 地 嶞 如 0 修 之 如 向 非 順 N. 覺 本 圓 趨 性 有 性 體 此 覺 不 , 照 , 入 言 故 也 生 故 者 , 得 觀 處 不 自 日 0 , 爲 有 覺 知 ジ · 性 是 λ 照 幻 因 既 處 境 地 空 , , 本 花 爲 所 修 0 以 不 成 除 轉 員 , 生 即 其 無 矣 覺 , 不 明 無 0 則 與 之 取 輪 0 亦 妙 0 轉 如 不 於 知 是 法 0 滅 亦 遇 幻 修 0 0 本 緣 即 者 無 故 身 時 離 不 , 曰 生 知 , ジ 處 義 受 堅 彼 本 持 同 彼 , 即 切 性 生 不 0

者 屬 楞 , , 皆 與 嚴 識 諸 由 眾 精 不 云 元 生 知 • 明 \_ , 用 種 , 諸 能 攀 根 修 生 緣 本 行 諸 Ü , 人 緣 錯 , , 爲 亂 , 不 緣 修習 自 能 所 性 得 遺 者 0 成 者 云 0 無 何 0 上 者 \_ 由 一菩提 種 諸 , 眾 無 0 , 生 始 乃 者 菩 , 至 遺 提 , 別 此 涅 無 成 本 槃 始 聲 明 生 , 聞 元 死 , 緣 雖 清 根 覺 終 淨 本 日 體 0 ` 行 及 則 0 魔 而 則 汝 眷 今 不 汝

20

所 自 遺 覺 者 , 枉 即 入 如 諸 趣 不 0 動 之 此 本 中 性 所 也 説 攀緣 ジ , 即 是 不覺妄 動 之 Ü 0 元 清 淨 體 , 乃 至 緣

21 如

0

,

顚 經 又 倒 云 行 事 0 性 云 何 Signal Control 失 汝 真 今 以 , 動 認 物 爲 爲 身 己 , 0 以 動 輪 爲 迴 是 境 中 0 , 從 自 始 洎 取 流 終 轉 , 念念 0 此 生 段 滅 更 , 遺 説 得 失 真 明 白 性 0 ,

即 是 初 發 ジ 時 , 便 應 辨 明真 妄 0 直 向 本 不 動 處 覺 煕 0 73 不 致 遺 此 本 明 , 枉 諸

趣 , 自 取 流 轉 也 0

22 覺 因 謂 ジ 照 以 亦 不 幻 除 須 同 攝 幻 , 故 之 Ü 得 法 0 果 門 攝 便 耳 Ü 大 0 亦 不 因 非 同 此 無 法 念 0 如 雖 , 持 亦 亦 名 是 非 念佛 幻 畢 竟 , 然 無 , 得 是 相 往 隨 可 生 順 取 淨 真 0 土 然 如 之 凡 0 果 夫 與 是 其 非 也 他 此 無 動 念 入 手 取 處 相 者 0 所 ,

功 無 如 住 如 , 是 不 貫 動 放 徹 下 , 即 到 不 底 0 生 的 至 義 0 於 0 從 不取 無 初 所 入 於 手 住 相 , , , 乃 便 即 證 至 無 無 住 住 生 義 行 0 0 交 ` 先 向 互 **汽須覺照** 用 地 功 , 本 等覺 是 ·不生 爲 要 (看 妙 門 覺 0 破 且 , 皆 如 , 是 不 乃 能 外 用

23

故 日 離 切 相 , 則 名諸佛 0 切 諸 佛 , 從 此 經 出 也。 無上 一菩提 法 皆

本 從 此 經 以 經 無 出 住 也 破

0

此

0

24

我

0

後

半

部 説 諸法一如,說一 切皆是等,即是詮顯如如不動義。後更暢發緣生性 空之

義 ,是 全經 之要旨在後 半 部 0

25 演 説者 ·,若 不達後半部之義 , 前 半部便不得要領。受持者,若不知從後半部所

説 者 入 觀 ,亦 復 不得要領 也 0

26 觀 諸法緣生 ,即是觀諸法空相 0 相若空時,豈復有取。則如 如 不動矣 0

### 八三、觀法緣生

#### 何以故。 切有為法 如夢幻泡影 如露 應作如是觀

1 前 何以 三句已足答釋。(2)何以能不取 公故』 。 問不取於相之所以然也。所以然有二。(1)因 0 則 須全偈方足答釋, 而 歸 何 重 而 於 不 第 取 四 0 偈 句 語 0

2 凡 夫之所以 爲凡 夫 ,無 他 0 誤認 一切有爲法爲眞實。由是 愈迷愈深 , 不 肯 回

頭 永 被輪 轉矣 0

3 門 初 步 , 先 須深觀 『一切有爲法』 , 如夢、如幻、 如 泡、 如影 如 露、 如

將 電 不 0 去 莫 , 不 唯 虚 有 假 業 **,** 隨 身 切 皆 空 0 果 0 能 到 常 底 -作 無 所 如 是 得 觀 0 所 得 , 洞 , 唯 明 皆空之 苦 味 理 而 己 0 不 0 再 所 受 謂 騙 萬 而 般

能死心蹋地老實念佛,一心求生淨土矣。

4 得 尊 生 幻 大慈 也 圓 泡 覺 全 影 0 ,今教 然 露 經 但 當 烏 電 曰: 有 \_ 向 人觀 樣 有 造 0 諸 以 令此 作 輪 法 ` 緣 迴 有 Ü 生 ジ 洞 對 , , 明 待 自 生 、之 , 有入 輪 \_ 迴 切諸 一 切 處 見 0 0 法 有 入 初 爲 , 於 不 不 法 必 如 過緣 上 來 強息妄 , 大寂 會暫 觀察其 念 滅 現 0 海 變 幻 雖 , 化 終 相 欲 無 息 0 不 常 實 能 之 則 至 , , 亦 生 如 0 即 同 不 世 無 夢 可

5 事 對 經 臥 時 境 皆 不 , 遇 眼 離 以 緣 光 這 如 , 便覺 個 夢 不 0 幻 爲 如是 亮 泡 所 影等道理 些 轉。 久 0 念佛 久 應 , 於 ÉP 此 時 之。 ら い , 切 漸 亦 境緣上, 覺 即 覺 修 踏 空 實 空 持 业 洞 佛 極 洞 法 力 0 , 作 亦 於 意 以 觀 境 如 之 夢 相 0 幻 , 等 雖 漸 極 能 道 小 無 ÉP 事 動 之 於中 0 , 行 順 住 逆 0 時 看 坐

6 由 信 如 位 如 不 取 中 不 相 , 動 來 僅 , 得 是 0  $\neg$ 其 説 相 性 彷 彿 體 字、「不取」 圓 , 所 滿 謂 顯 現 相 0 似 初 字, 住 覺 以 其義意深廣 也 上 0 , 無 不 過 論 相 分 分 似 , 貫徹 分證 現 , 到底 謂 , 之 乃 至 ---0 分證 圓 相 則 滿 覺 無 顯 論 現 空 0 , 皆 若

五

有 亦 ` 雙 非 , 皆攝 在 内 0 其 總 相 , 則 我 法 \_ 執 也 0

7 如 如 切 不 不 著 動 之 , 乃 性 體 爲 全 不 彰 取 0 0 覺 不 煕 取 本 亦 性 不 ,是 取 0 在 則 本 離 源 之 上 又 用 離 功 , 得 , 是 無 修定 所 離 0 , 觀 即 除 切 幻 法 矣 0 , 是 於 在 是

境 緣 上 用 功 , 是 修 慧

8 空  $\neg$ 0 如 法 亦 是 正 如 <u>\_</u> 謂 \_ 如 諸 字 法 , 之 固 性 是 指 觀 如 上 0 文 如 可 如 見 夢 如 如 也 幻 是一一 筝 説 0 言 須 , 知 實 如 会有 夢 如 幻 , 如 皆是 正 謂 諸 意 法 味 之 相 0 本 觀

切

夢

幻

,

即

是

皆是

0

9 ` 畢 得 是 竟 諸 無 員 無 覺 法 失 空 證 , 經 無 相 , 亦 云 取 , 無 不 無 取 證 捨 於 者 生 0 相 其 0 死 之意也 \_\_ 能 涅 槃 切 證 法 者 , 0 性 猶 , 無 , 如 平等 平 作 昨 筝 夢 無 不 止 0 即 壞 無 , 是 無 起 0 如 無 住 如 此 無 滅 , 中 滅 , 無 0 來 不 於 切 壞 視 此 無 \_\_\_ 同 證 去 即 夢 中 0 是 其 幻 , 不 無 所 而 動 無 能 證 之 者 0 無 所 0 , 正 無 0

10 成 無 目 的 0 爲 故 者 0 借 無 , 爲 有 無 爲 法 沂 法 作 , 作 須 爲 路 從 也 有 徑 0 爲 , 若 若 法 無 只 做 所 認 出 爲 無 0 ,妄何 爲 故 , 日 捨 -能 應 棄 除 作 有 , 爲 <u>|</u> 真 也 , 何 是 0 能 自 應 證 絕 明 0 也 了 凡 者 0 何 , 能 是 轉 以 無 , 爲 聖 何 法 爲 能

11 修 有 爲 法 而 不 著 , 便 是 無 爲 0 除 此 別 無 所 謂 無 爲 法 也 0 涉 有 而 不 住 有 , 觀 空 而

四

法 不 住 , 當 空 從 0 雖 不 取 終 日 非 法 行 做 六 度萬 出 0 即 行 非 , 終 , 當 日 從 講 是 經 説 名 法 做 出 , 而 0 實 不 執 終 著 日 涅 , 當 槃 從 0 不 由 斷 此 滅 可 做 知 出 , 不 0 取 無

實,當從無虚做出。

12 是 乃 乎 至 圓 無 聖 滿 無 0 凡 而 其 , 即 樞 從 紐 有 , 聖 即 在 有 觀 凡 中 法 緣 見 生 0 此 , 謂 如 夢 不 住 如 生 幻 死 0 了 , 其 不 皆 住 空 涅 槃 , 所 0 無 以 無 住 住 之 旨 0 故 , 學 於

人最要方便,『應作如是觀』也。

13 不 妙 切 切 佛 法 近 廢 法 有 ` , 爲 在 百 四 句 握 千 , 萬 偈 不 劫 中 礙 難 無 0 爲 遭 遇 切 0 眾 自 生 然 0 此 而 , 之謂真 然 無 論 , 遮 利 (實義 鈍 照 同 , 皆 時 0 故 可 0 得 隨 此 順 部 甚 四 而 句 λ 深 偈 經 0 典 此 , 之 不 , 謂 歸 但 到 全 經 無 極 在 平 上 握 甚 淡 深 微 極

14 六 切 喻 悲 歡 以 離  $\neg$ 夢 合 , 得 喻 爲 失 窮 總 通 0 餘 0 轉 喻 爲 眼 成 别 空 0 令 , 人 了 無 闡 所 得 , 便 0 若 明 乃 了 迷 緣 戀塵 生 之 世 法 , , 當 計 體 較 皆 分 空 别 0 , 執

著 不 捨 0 真 癡 人 説 夢也 0 此 偈 正 喚醒 眾生速覺耳

15 佛 也 法 作 住 於 夢 生死 觀 者 , , 固是作夢。 令其勤 修 佛 住 事 於 , 涅槃 而 歸 ,亦是作夢。 於了不 可 得 0 必 庶 幾 無 能 所住 所 雙亡 ,乃爲 , 大覺耳 智 理 冥 合 五

16 若 有 染 沂 淨 住 於 得 法 所 如 , 修 即 夢 Ź 非 者 法 清 , 淨 意 , 住 矣 在 於 诵 0 作 達 所 説 如 \_\_ 夢 之 切 之 有 法 觀 爲 , 住 法 , 正 本 於 是 所 無 得 照 可 破 得 之 法 我 也 法 , 0 \_ 則 皆是 執 Signal Control 之 清 寶 淨 作 鏡 夢 , o 也 有 0 何 總 之 可 得 , 乎 觀 0 若 切

17 當 雖 歷 知 人 歷 身 生 在 受 世 , 其 , 實 皆 切 遭 如 逢 幻 耳 , 莫 0 智 非 者 妄 識 便 當 業 緣 自 警 所 變 , 轉 現 眼 0 即 世 間 下 台 即 矣 是 戲 , 豈 場 可 , 當 順 真 逆 諸 0 當 境 知 ,

因

果

難

逃

,

因

果

可

畏

0

18 生 喻 世 界 之 0 可 則 0 見 色 由 身 身 世 則 切 , 由 眾 亦 性 生 與 光 , 泡 之 於 影 所 性 同 變 海 中 現 虚 0 , 妄 故 起 0 無 以 豈 明 5 可 影 風 迷 ᆫ , 爲 造 喻 真 此 之 實 共 0 業 此 之 世 所 此 身 結 成 , 與 0 泡 故 影 以 同 泡 緣

世 Ż 相 所 爲 楞 , 出 嚴 身 變 能 經 現 0 真 o 實 此 曰 乎 段 經 0 切 認 文 法 悟 , 從 明 中 Ü 白 迷 想生 開 , 示 晦 0 昧 , 虚 爲 妄 空 空 想本非真 ` 0 世 空 一界 晦 暗 ` 實 色 中 0 身 , 刹 結 , 那 暗 全 生 由 爲 滅 眾 色 0 生 0 由 昏 色 其 擾 雜 變 擾 妄 現 的 想 之 妄 , 身 想 想

19

20 水 中 中 , 之 如 海 泡 , 極 漚 發 其 脆 0 有 薄 漏 , 微 最 易 塵 壞 國 滅 , 皆 0 殊 依 空 不 所 知 生 世 界 0 亦 漚 滅 然 空 0 本 楞 無 嚴 , 沢 復 日 諸 三有 空 0 生 大 Ξ 覺

擾

相

,

小

如

0

界

,

何

身

,

何

足

也

0

有 Ξ 渺 界 也 0 有 泡 漏 何 , 明 沢 世 其 必 壞 也 況 0 此 切 學人 , 當常 道 觀 此 理 0 虚 空 尚 是 晦 昧 昏擾

21 虚 身 妄 , 己 現 有 了 不 , 考 可 得 實 則 , 何 無 況 0 假 因 合之 Ü 造 幻 業 身 , 循 , 其 業 爲 而 似 現 有 0 實 壽 天 無 可 好 知 醜 , 0 因 了 果 不 可 難 得 逃 者 0 然 , 有 五 即 蘊 非 本

22 識 也 有 爲 也 法 ジ 如如 相 可 幻 知 矣 , 0 如如 世 界 如如 露 如電」,所謂生命在呼吸間 泡 , 此 身「如影」 0 身 1 0 世 當 界 加 , 緊 虚 用 幻 功 非 , 實 如 0 救 頭 切 有 燃

23 觀 即 此 可 契 六 喻 入 如 , 如 雖 是 不 觀諸 動 0 法 無 空 爲 法 相 性 0 即 , 是 從 觀 觀 有爲 如 如 法 之 相 性 如 0 夢 以 性 幻 入 相 手 本 來 0 便是 融 通 兩 0 邊 故 不 觀 著 緣 , 合 生 ,

乎中

道

0

24 於緣 Ξ 性 起 、 三 性 無 空 性 , 更能 0 爲 徹 法 了 相 宗之 0 修 持 精 要義 觀 行 , 0 更 佛 易 説 得 \_ 力 法 相 , 原 爲 明 此 0 若 知 此 義 , 則

25 遍 計 妄想等。 執 性 意在明其雖是無明妄想 , 謂 普遍 計較 執 著 0 即性宗常説之分別 ,然爲真心之所變現 執著 0 ` 非 攀 離 緣 真 ` 性 無 而 明 別 有 妄

性

而

無

體

0

性

亦

非

離

相

而

别

存

o

於

義

尤

圓

0

佛

説

Ξ

性

Ξ

無

性

,

所

以

顯

性

相

之

30

不

著

相

,

方

是

真

性

0

不

著

緣

生

,

方

是

真

性

0

性

亦

不

著

,

方

爲

真

性

0

正

顯

相

既

離

20、「依

26 原 依 不 他 離 性 起 體 性 0 依 , 者 即 性 , 宗 嶞 所 也 説 0 之 他 緣 , 指 起 緣 ` 緣 而 言 生 也 ` 性 起 0 此 正 本 性 隨 緣 現 起 之 相 用 0

27 足 相 圓 ` , 圓 成 非 覺 造 實 作 ` 性 自 法 L\_\_\_ 性 0 0 ` 實 員 清 , , 淨 RP 謂 ら い 真 圓 筝 實 滿 0 0 0 其 此 成 名 即 , 無量 謂 性 宗 本 0 常 具 性 説 0 宗 之 圓 亦 法 成 謂 界 , 之 約 真 ` 體 真 實 説 性 如 也 ` , 明 如 0 其 如 本 ` 來 真 圓 N'S 滿 ` 實 具

28 空 Ξ 無 ` 之 性 義 即 0 即 相 不 無 可 性 執 \_\_\_ 著是 ` 也 生 無 性 l\_\_\_ ` 勝義 無 性 0 無 字 甚 活 , 有 非

29

虚 名 義 也 無 字 妄 性 , 0 之 是 亦 0 故 名 謂 相 0 勝 日 , 緣 義 非 生 生 勝 真 0 無 之 實 義 此 性 法 無 性 性 , 性 真 0 本 0 實 性 非 中 0 , 勝 真 眾 本 應 義 性 無有 幷 生 無 0 本 勝 性 性 義 具 相 體 l.\_\_\_ 之 , , 無 0 本 應 假 真 此 不著 來 名 緣 如 亦 圓 之 生 相 不 滿 性 , 著 而 , 應 , 而 所 無 爲 不 之 無 謂 著 , 之 圓 緣 切 乃 成 , 法 生 實 是 乃 之 而 真 性 也 實 本 無 也 0 體 之 性 然 0 也 勝 是 0 , 謂 義 名 乃 0 是 亦 第 是 性 相

ニセセ

之

,

若

明

Ξ

性

Ξ

無

性

,

方

能

徹

底

了

然

切

有

爲

法

Ż

如

夢

0

31 本 圓 經 融 今 0 智 觀 者 明 切 了 有 Ξ 爲 性 法 Ξ 如 無 夢 性 者 之 0 理 因 , 作 以 如 貫 是 通 觀 乎 , 性 便 相 能 0 洞 則 徹 能 Ξ 空 性 有 Ξ 不 無 著 性 , 之 合 乎 理 中 0 换 道 0

33 32 修 當 起 於 無 以 故 性 行 身 4 知 清 人 0 , 0 Silver Silver 淨 於 73 世 , 遂 性 真 不 致 界 ジ 實 計 筝 中 相 可 皆 性 於 較 相 , 不 故 妄 執 本 0 計 著 是 來 ら い 0 外 執 謂 要 離 , 緊 認 依 相 , , 雖 别 虚 功 他 0 熾 是 夫 執 爲 起 然 實 謂 有 性 , 現 惟 真 ` 0 真 實 在 認 相 假 現 性 不 Silver Silver , 起 爲 夢 0 而 0 若 眞 中 Ü 谝 固 計 其 境 無 , 是 無 執 如 相 有 謂 夢 此 相 0 0 遍 也 則 相 , 計 依 仍 凡 0 0 雖 復 執 夫 他 起 性 因 示 昧 不 真 明 λ , 性 0 性 生 便 緣 0 是 迷 以 死 何 4 相 隨 圓 虚 , 以 眛 而 成 故 幻 緣 實 性 故 性 0 , 本 生 不 0 0 , 著 本 現 無 何

34 本 觀 徹 經 到 0 唯 觀 底 有 的 即 主 0 旨 非 即 有 是 , 在 , 由 不 於 粗 無 可 而 著 住 細 有 , 也 以 由 破 0 淺 我 觀 而 也 非 深 有 0 而 觀 從 有 上 初 一説 , 學 如 不 至 夢之 可 究 著 竟 義 空 0 如 , 可 切 知 行 作 門 如 夢 , 觀 不 , 是 外 貫 此

生

也

觀 有 空 0 有 此 之 謂 切 大 如 夢 作 夢 0 中 果 佛 能 事 於 0 學 切 有 人 初 爲 法 下 手 , 有 , 即 便 作 非 圓 有 頓 0 妙 何 觀 妨 於 , 不 執 切 實 無 爲 ` 不 法 執 , 虚 非 有 ` 不 而

35

有 執 無 , 0 行 即是本經所說 空 不 住 空 , 則 如 ,無我 如 不 動 相、無法 矣 0 便 是 相、亦無非法 止 觀 雙運 , 定 相 0 慧均等 空到底矣。涉有 0 寂 而 常照 , 不住 煕 而

常寂 0

36

` 持 觀 不 部 取 如是 於 上 金 相 0 演 剛 如 般若》 説 如 切 不 學人 永永流通此 動 , ,全在 , 當從 無住」 此 紹隆佛種之無上大法也 觀 妙旨,全在 切有爲 , 隨 順 法 而 , 入。此 如 一不取 夢幻 觀 於相 泡 , 影 ΙĒ ` , 是 如 如 金 露 如 剛 不 亦 智 動 如 慧 電 上 0 , 應 應 0 如是 作 欲 達 如 受 是 到

0

#### 入 四 ` 正結流通

,

間天 佛說是經已 人阿脩羅 。長老須菩提 0 聞佛所說 。皆大歡喜。 信受奉行 。及諸比丘 。比丘尼。 0 優婆塞 0 優婆夷。 切世

1 爲 受菩薩戒後 人 作傳授飯 , 戒 則 師 稱菩薩戒優婆塞 0 因 自己未受具足戒之故 、優 後夷 0 皆 0 可 講 經說 法 , 得 稱法 師 0 惟 不可

- 2 若 向 在 家 善 知 識 請 求 講 經 説 法 , 爲 其 弟 子 , 依 以 爲 師 0 則 固 無 不 可 者 0 如 其志
- 願 真 誠 , 堪 以 敎 化 0 善 知 識 亦 不 宜 味 峻 拒 也 0
- 3 皆是 此 經 發 是 無 大 上 般 菩 若 提 法 會 ジ 之 中 大 之 菩 第 薩 九 會 0 故 0 不 且 别 是 列 爲 發 也 大 乘 ` 發最 上乘 者説 0 可 見 在會者 ,
- 4 荷  $\neg$ 皆 擔 大 如 歡 來 度 喜 生 事 者 業 0 聞 0 當 此 得 大 菩 法 提 , Ü , 成 開 佛 意 有 解 望 0 是 , 非 爲 歡 同 喜 小 0 可 且 , 知 故 大 歡 信 喜 受 奉 0 在 行 會大 , 眾 便 是

無

不

如

是

0

故

皆

大

歡

喜

也

0

- 5 他 之 受 信 自 , 所 己 , 遵 以 即 奉 信 \_ 而 奉 Silv. 行 行 不 , 逆 復廣布 之 0 \_ 奉 信 0 此 受 經 , ,爲人 遵 ك 奉 , 即 0 演 遵 深 説 依 解 義 0 經 令一 中 趣 之 所 切 説 解 眾 之 0 義 生 因 其有 , 趣 無 0 不 不 — 皆 行 逆 之 大 歡 信 , 喜 自 , 利 深 利 解
- 6 如 是信 受 奉 界 行 , 務使慧水長 流 , 法 脈永通 0 傳 之塵 劫 而 無 滯 , 普濟 萬 類 而 無
- 7 結 集 者 之 意 , 在 於 \_\_ 切 大 眾 , 依 教 奉 行 , 佛 種 永 永 不 絕 耳 0

遺

則

遍

法

盡

一未來

,

有

此

經

處

,

便

是

佛

説

法

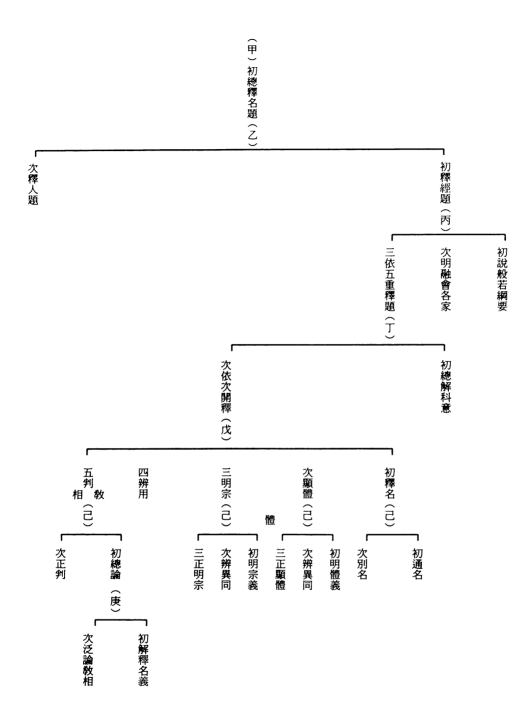
處

8 我 具 此 軰 願 今 日 0 具 説 此 者 願 者 聞 , 者 乃爲真信受 ` 發 起 者 ` 、真 頀 持 奉行 者 ` 亦 真歡喜 莫 不 皆 0 此 大 正 歡 我 喜 軰 , 信 上 報 受 奉 四 恩 行 , 下 濟 同

9 唯願諸善知識,從實信而入淨信。於有爲而證無爲。以此行願,莊嚴佛土,化 三苦處也。

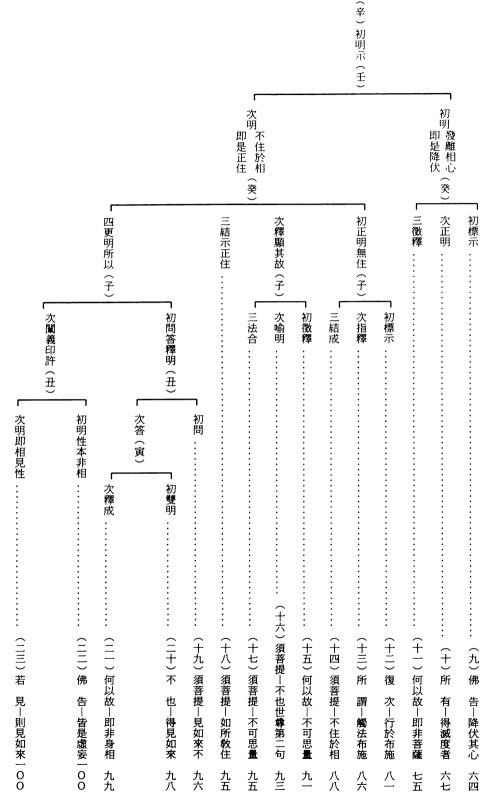
度有情。歸心淨土,老實念佛,即得往生,不退成佛。 九九五年四月二十八日于加州 Cupertino 恭錄節要竟

淨空誌

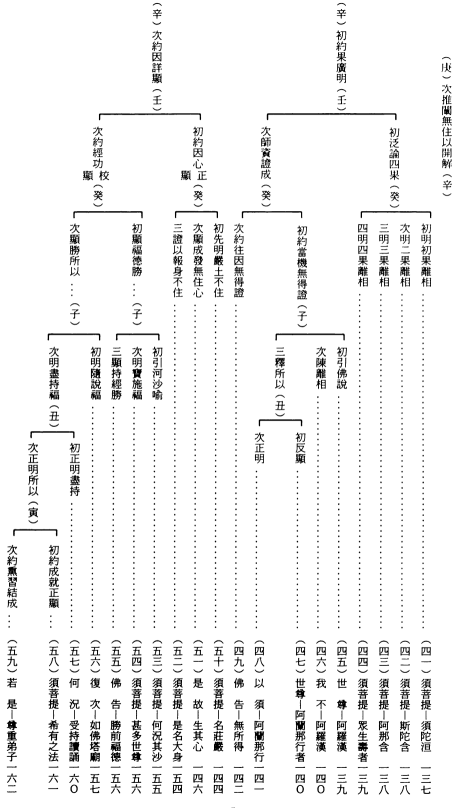


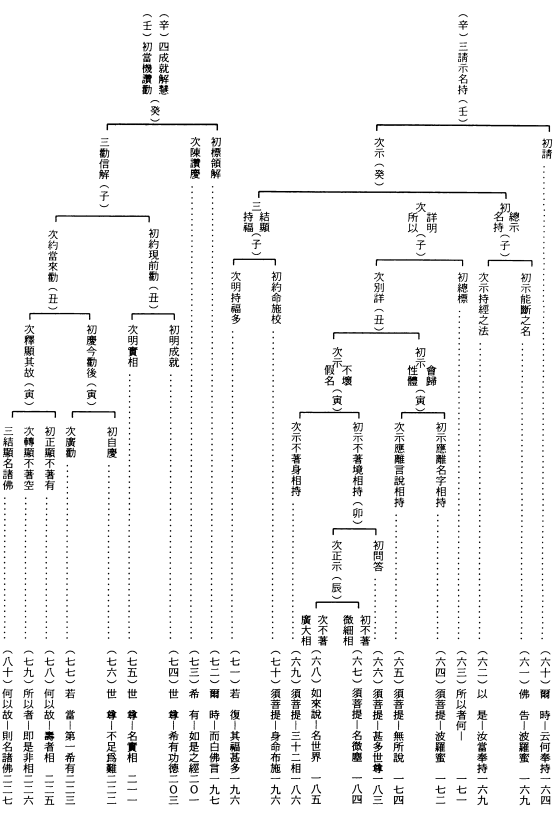


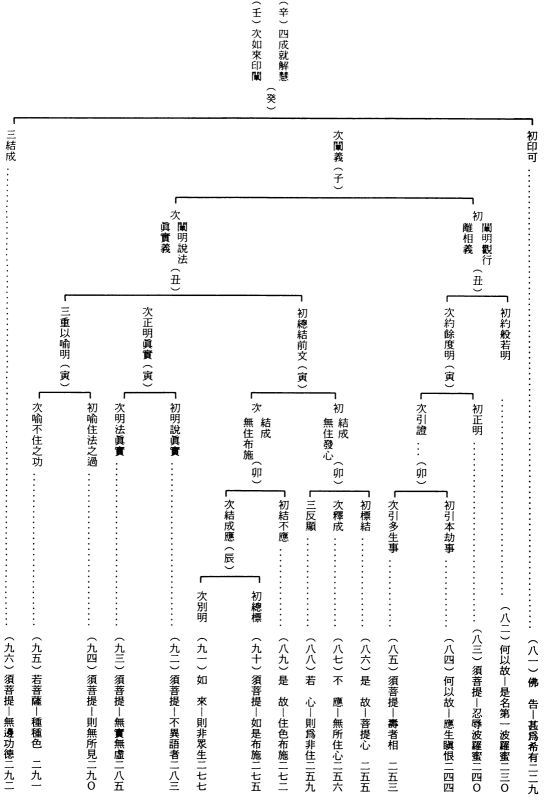
(庚)初的示無住以生信(辛)

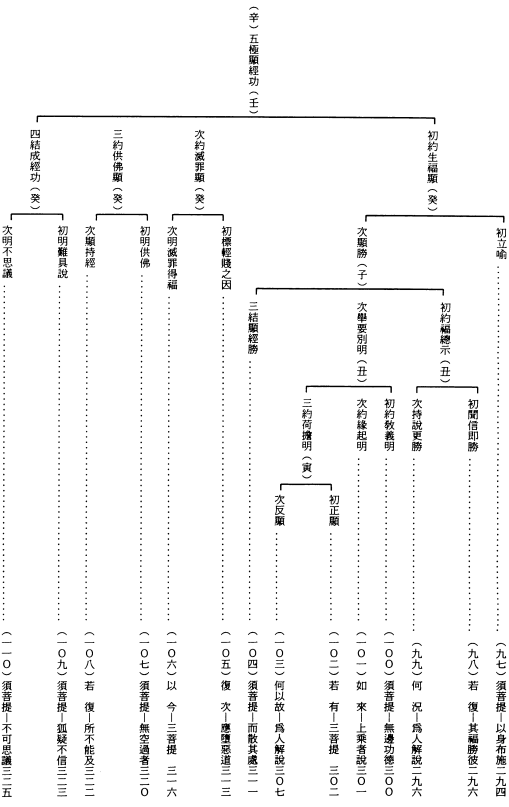


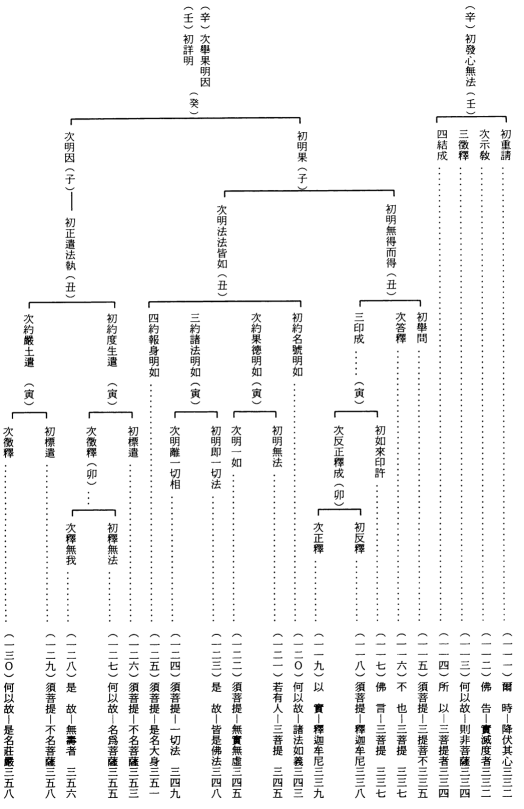
| (辛)三校勝(壬) 次信經                                 | ····································· |                                               | 四間                  | (辛)次生信(壬) 三結節               |                                  | <b>-</b> 初 <sub></sub>         |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------|-----------------------------|----------------------------------|--------------------------------|
| 四結歸離相:次信經殊勝:                                  | 初布施福多(                                |                                               | 四問釋證成(              | 三結顯中道(                      | 次明其福德(                           | 初揀示根機(                         |
|                                               | <b>美</b>                              |                                               | <b>美</b>            | <b>癸</b>                    | <b>美</b>                         | <b>癸</b>                       |
|                                               | 次答釋所以                                 | 初舉事設問三引一切無爲證                                  | 次以法不可執釋(子)  初舉如來果德問 | 次引筏喻顯義                      | 次釋顯其故 (子)                        | 次答(子)                          |
|                                               |                                       | - 次釋應雙非                                       | - 初明無定法             | - 次反驅                       |                                  | _ 次示夙根之厚                       |
| (四十)須菩提-即非佛法一三四(三九)何以故-從此經出一三三(三八)若 復-其褔勝彼一三二 | (三七)須菩提言―福徳多一三一                       | (三六)須菩提—寧爲多不一二九(三五)所 以—而有差別一二八(三四)何以故—非非法 一二七 | (三三)須菩提-如來可說一二六     | (三一)以是一何況非法一一九(三十)是故一取非法一一九 | (二八)何以故—亦無非法相一二二(二八)何以故—亦無非法相一二二 | (二六)當 知—種諸善根一〇九(二五)佛 告—以此爲實一〇四 |

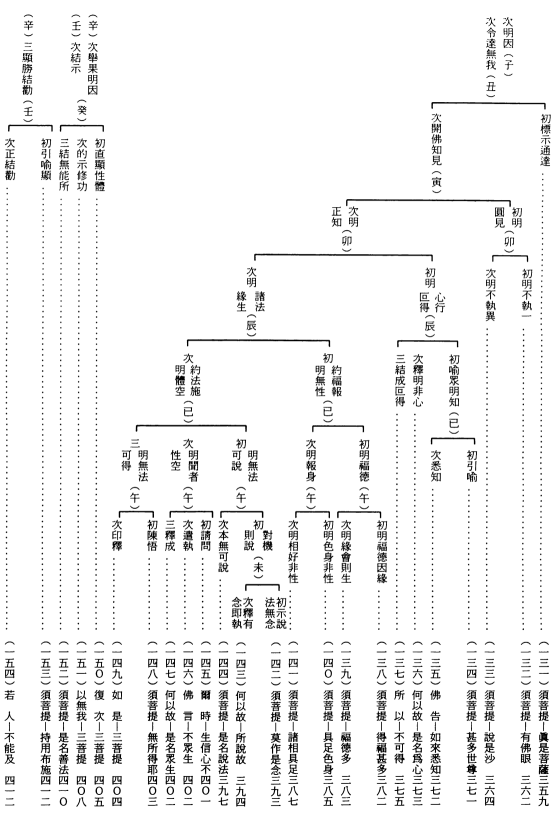




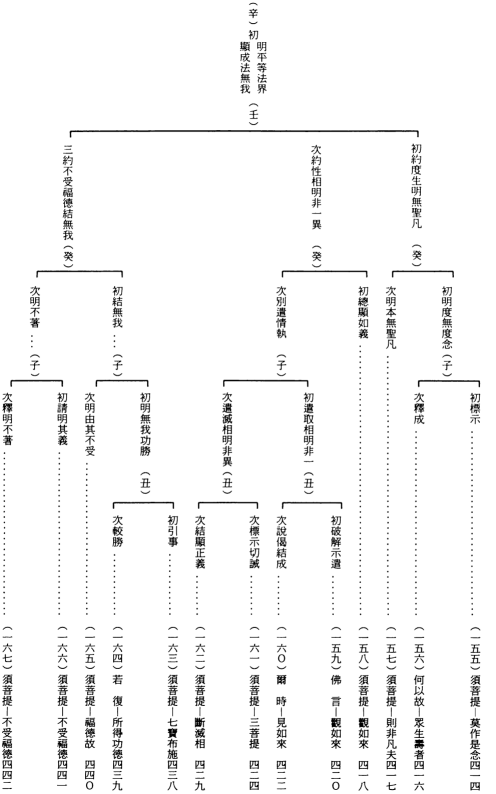








(庚) 次究極無住以成證 ( 辛 )





## **有要十念法**

謹 提 議 以淨空法師宣說之簡要必生十念法,為淨宗學人今後之一般自修與

共修之常規。茲說明於後:

聲 次 四字或六字彌陀名號,而原有之日常定課可照常行之 ,午前開工及 自修 者 ,日中九次念十聲佛號,亦即晨起與睡前各一次,日中三餐各一 收工各一次,午後開工及收工各一次,共計九次。每次稱念十 0

此 十念法。亦即約同大眾合掌,同聲稱念十聲「南無阿彌陀佛」 共修者,凡 講 經、開會、聚餐等無特定儀軌之集會,在 共同行事之始 ,而後始進行 ,行

按 此 自修與共修之十念法 ,有其特殊之法益 0 試舉如 下

經

、開會、用餐等活動事宜

0

此 法簡單易行,用時少而收效宏,確實切要,可久可廣

成員 或信或不信皆蒙攝持不遺。此法有佛化親朋鄰里、普及社會之大 為「佛化家庭」之具體有效方法 。例 如:於家庭中三餐時行之,則 利益 舉家之

日 以 復 簡 單易 日 行 久能 如斯,則行人之氣質心性將逐漸清淨, 日 九 次,從早到晚 佛 氣 不斷 。一日生活之中 信心與法樂生焉 佛 相

福

大莫能

窮

務 道 能隨 以及 順親和,稱念十聲佛號,便有祛除雜染、澄淨心念、凝聚心神 所辨易成 、所遇吉祥、 蒙佛加佑 不可思議等等之功 德

自 修與共修 , 相資 相融,資糧集聚,個 人之往生在握,而共同之菩提大

業 亦共成 馬

ジ

此法可以二法名之。試姑名之。

0

加 行之故 為「淨業加行十念法」,是對已有定課者言,因此法是在原有之課業上

念相 無 暇 一為 繼」之標準,亦甚符合無 局礙多難故 「簡要必生十念法」,是指適於無定課者言,因現今社會遞變 。此法易集資糧,信願行之,平易圓具,而「都攝六根,淨 缺 0 ,匆忙

貫穿於全日 因 每次念佛時間 而言之,此法簡要輕鬆,毫無滯難之苦,如此法大行,則淨業學人幸 ,全日之身心,不得不佛,亦即全日生活念佛化,念佛生活 短 易攝心及不懈怠故 ,又以九次念佛之功 行,均 化 衡 分 布

南 無阿彌陀佛! 甚

!未來眾生幸甚!諸佛歡喜

九九四年諸佛歡喜日美國淨宗學會四眾同倫 敬勸

盡此一報身若有見聞者 輾普 上願 任不大整射録淨 陳玉妹二姐(已故) 沈美雲母親 回 報以 。 優 意 淂 衆 理 等 音 空 轉為 向 \* 113 四此 此如害增擅翻文出帶法 此 流出 \* 重恩 聲有公減自印物版 功 功 通資 明故衆内加流書物録所 德 者及

迴讀

向誦

偈受

日持

,益

究本科

\* \*

\*

公元二〇一二年六月

恭印壹仟册

建權容註通刊, 影有 常 ,版、, 暨 將及非權播公四 、切 予原法所放開衆光著 查 著 牟 有 , 授 同 碟 述 但權修雷

,

This book is for free distribution. It is not for sale. Printed in Taiwan.

傳

真

剛

版 者 ÷ 華藏淨宗學會

出

地

址

ŧ

台北市大安區信義路

四

段三三三之

號 二 樓

話 ÷

雷

(〇二)二七五

四

ーセーセハ

(〇二)二七五四

ーセニムニ

社 一九三九一〇七六

法 人中華華藏淨宗學會

À

名

ŧ

團

E-mail

ŧ

劃

撥

帳

號

÷

hwadzan@hwadzan.tw (請法寶專用

同生極樂國悉發菩提心下濟三途苦

2

故

四

何何一

切

苦

音 空

網法

址師

\*

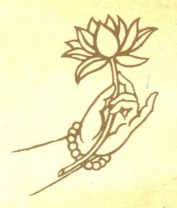
\*

www.hwadzan.tw www.amtb.cn www.amtb.tw

www.chinkung.org

帥 ŧ

承 者 世權國際股份有限公司 (〇二)二二四六九九二八





## 華藏净宗學會

THE CORPORATION
REPUBLIC OF HWA DZAN SOCIETY

本會一切法寶,免費結緣,禁止販售,請勿擅改內容,歡迎翻印流通。

This book is for free distribution. It is not for sale.

Printed in Taiwan.